BUSSOLA(?)

POLEMICHE

Vito Mancuso, falso teologo e cattivo maestro

02_11_2011

Il problema piu grave che affligge la cultura cattolica in tutto I'Occidente & |l
disorientamento dottrinale provocato dal poco ascolto che i fedeli prestano al magistero
ecclesiastico (quello solenne del Vaticano Il e quello ordinario dei pontefici), mentre
troppo ascolto viene prestato al confuso vociare dei teologi, quasi tutti legati a interessi
ideologici di parte e tutti coinvolti nel conflitto tra progressisti e conservatori, pro e

contro la “nuova teologia”.

Questa pretesa “nuova teologia”


https://www.newdailycompass.com/it/cultura

altro non ¢, in sostanza, che una riproposizione, da parte dei teologi cattolici, di quelle
teorie sulla fede, sulla Trinita e sulla figura di Cristo che erano state elaborate
nell'Ottocento dal luterano Hegel e poi nel Novecento dal cattolico Heidegger. Come
spiego in un mio trattato che sara presto in libreria (Vera e falsa teologia. Come
distinguere l'autentica scienza della fede da unequivoca filosofia religiosa, Casa Editrice
Leonardo da Vinci), la vera teologia & un sapere scientifico che mira alla sempre
maggiore comprensione della fede della Chiesa. Come ogni sapere scientifico, la
teologia ha le sue regole, e la prima di queste regole & la salvaguardia della materia di
studio, che & fede di tutti. Il teologo parte dal presupposto che la fede della Chiesa - che
egli condivide con tutti gli altri fedeli - corrisponde esattamente a quello che Dio ha

rivelatosi nella storia della salvezza.

Se il teologo non accetta i dogmi della fede cattolica e si adopera piuttosto per ri-
formularli, cambiarne il senso o addirittura negarli apertamente, allora egli abusa del
suo titolo scientifico, la sua non & vera teologia. Chiunque puo liberamente esporre le
sue teorie su Dio e sulla religione, ma se uno non assume i dogmi come verita rivelata,
non si deve presentare come un teologo ma come un filosofo: non si devono trarre in
inganno i fedeli, che dai teologi si aspettano giustamente di essere confermati nella loro
fede, non di esserne distolti. Nel mio libro faccio molti esempi di “falsa teologia”, e faccio
anche dei nomi, come Teilhard de Chardin, Karl Rahner, Hans King e Klaus Hemmerle;
alla fine, tra gli italiani, cito un discepolo di Hemmerle, Piero Coda, che sirifa alla
filosofia religiosa di Hegel per re-interpretare la dottrina cattolica sulla Trinita e
sull'lncarnazione con le categorie concettuali della dialettica idealistica. || metodo di
reinterpretazione del dogma insegnato da Coda é stato ripreso da molti suoi scolari, tra
i quali Vito Mancuso, docente di Teologia moderna e contemporanea all'Universita San
Raffaele di Milano.

Mancuso parla e scrive di teologia, e i suoi libri hanno avuto in Italia una vasta e
chiaramente interessata eco nei mass media di orientamento laicistico: evidentemente,
alla cultura anti-cattolica non puo che far piacere che un autore che si proclama
cattolico e teologo demolisca uno per uno tutti i dogmi della fede cattolica (era gia
successo anni or sono con i libri di Hans Kiing). In uno dei suoi primi saggi Mancuso
pretende di dare un senso al dramma del dolore umano innocente ricorrendo alla
categoria dell'assurdo: «La creazione porta con sé la necessita che Dio soffra; di piu: che
Dio venga sacrificato. Dentro qui, dentro questa rivelazione assurda, sta l'assurdita dei
bambini che nascono handicappati. Il rapporto di Dio col mondo fa prendere a Dio la
forma dell'agnello, fa sorgere la figura dell’Agnello destinato al sacrificio. Dio, che e
amore, scegliendo di porre il mondo e di porlo libero, diventa agnello sacrificale. E’

un‘assurdita che I'onnipotenza divina debba soffrire, essere sgozzata, e questo proprio



nell'atto che piu di ogni altro rivela la sua onnipotenza. Ma questa assurdita e I'unico
spazio concettuale per pensare l'assurdita dei bimbi nati malformati» (Vito Mancuso,

Il doloro innocente. L'handicap, la natura e Dio, Mondadori, Milano 2002, pp. 156-157).

Di fronte al mistero del male, il teologo che all'inizio cercava ostinatamente uno
“spazio concettuale” che valga a riportare in un quadro logico di necessita gli eventi della
storia, alla fine non trova di meglio che rinunciare a ogni razionalita; il mistero diventa
cosi I'assurdo, e dall'assurdo del dato rivelato si passa a definire come assurdita, come
“aporia” e come “contraddizione” tutta la realta naturale, ragione per cui la metafisica e
la logica classica vanno eliminate dalla teologia. Non occorre rimarcare che la grande
novita prospettata da questo discorso teologico é di... tornare a Hegel! Quasi due secoli
di critica della dialettica hegeliana da parte della teologia cattolica, e anche della stessa

filosofia religiosa luterana (si pensi a Kierkegaard), sono tranquillamente ignorati.

Qualche anno dopo, nel 2007, Mancuso pubblica L'anima e il suo destino e Rifondazione
della fede, che vuole essere una sua personale interpretazione dell’'escatologia cattolica,
con particolare riguardo per i dogmi del peccato originale e della Redenzione. All'inizio
del saggio I'autore dichiara che il suo intento non é di «distruggere la tradizione»
dogmatica ma di «rifondarla», e a questo scopo egli propone un compromesso
dottrinale che serva a tenere insieme «la bonta della creazione e la necessita della
redenzione». Subito dopo, pero, non esita ad affermare che il dogma del peccato
originale, cosi come viene presentato dalla dottrina cristiana, va messo da parte, perché
e «un'offesa alla creazione, un insulto alla vita, uno sfregio allinnocenza e alla bonta
della natura, alla sua origine divina»; peggio ancora, € «un autentico mostro speculativo

e spirituale, il cancro che Agostino ha lasciato in eredita all'Occidente».

Qui, come altrove e sempre, l'autore presenta il dogma come un’opinione teologica
qualsiasi, senza avvertire la necessita di metterlo in rapporto con la dottrina del
Magistero e con la Scrittura, ed € questo modo di affrontare gli argomenti della fede
cristiana che non consente di considerare Mancuso un teologo (il giudizio, poi, sulla
consistenza della sua filosofia religiosa € un discorso a parte). La proposta di Mancuso,
impegnato come tanti altri filosofi religiosi a re-interpretare il dogma, & che per “peccato
originale” occorre intendere semplicemente «la condizione umana, che vive di una
liberta necessitata, imperfetta, corrotta, e che per questo ha bisogno di essere
disciplinata, educata, salvata, perché se non viene disciplinata questa nostra liberta puo
avere un’oscura forza distruttiva e farci precipitare nei vortici del nulla» Mancuso non
sembra accorgersi che 'abolizione del dogma del peccato originale, cosi come egli la
propone, € la riproposizione di una vecchia tesi razionalistica, che sul piano teologico e

stata gia piu volte condannata, e sul piano filosofico & stata dimostrata debitrice di una



arbitraria scelta naturalistica all'interno del pensiero cristiano (vedi ad esempio Augusto
Del Noce).

Fatto sta che, in conseguenza di queste premesse, Mancuso arriva alla completa
dissoluzione della soteriologia cristiana: negato il peccato originale e la sua azione
devastante nella condizione umana, la salvezza della quale parla il Vangelo si risolve in
un pagano esercizio di vita morale, senza piu alcun bisogno di un soccorso dall'alto,
ossia della grazia divina, frutto della Redenzione. In effetti, senza accorgersi che la sua
teoria ripropone, senza sostanziali novita speculative, la vecchia eresia pelagiana,
Mancuso afferma che la cristiana «salvezza dell'anima» va intesa come una vera e
propria “auto-redenzione” da parte dell'uomo “illuminato”: «La salvezza dell'anima -
scrive Mancuso - dipende dalla riproduzione a livello interiore della logica ordinatrice
che ¢ il principio divino del mondo; [essa] non dipende dall'adesione della mente a un
evento storico esteriore, sia esso pure la morte di croce di Cristo, né tanto meno

dipende da una misteriosa grazia che discende dal cielo».

La risurrezione di Cristo risulterebbe cosi del tutto superflua: essa, per Mancuso,
«non ha alcuna conseguenza soteriologica, né soggettivamente, nel senso che
salverebbe chi vi aderisce nella fede visto che la salvezza dipende unicamente dalla vita
buona e giusta; né oggettivamente, nel senso che a partire da essa qualcosa nel
rapporto tra Dio e il genere umano verrebbe a mutare». Vanificata cosi la soteriologia,
ne consegue la negazione della possibilita di una condanna eterna, e cosi anche il
dogma dell'Inferno viene contraddetto: esso sarebbe «un concetto [...] teologicamente
indegno, logicamente inconsistente, moralmente deprecabile». Si notino i termini: se
parlare, a proposito dell'Inferno, di «un concetto logicamente inconsistente, moralmente
deprecabile» appartiene al linguaggio della filosofia, di quella filosofia che esprime la
sua opinione (legittima, in linea di principio, anche se priva di giustificazione razionale)
anche su temi religiosi, parlare di «un concetto teologicamente indegno» rivela invece la
pretesa inaccettabile di presentare la sua tesi come “teologica”, ossia come legittima

interpretazione della fede della Chiesa, il che é letteralmente una mistificazione.

Il motivo conduttore dell’ultimo libro di Mancuso, /o e Dio (Garzanti, Milano 2011)
il sogno di un cristianesimo senza dogmi e di una teologia «liberante, non opprimente»,
le cui categorie non sono piu il divieto, il peccato e la pena, ma la liberta, la
responsabilita e la felicita. Cosi ai fedeli non verrebbe piu inculcato il terrore dell'inferno:
la teologia diventerebbe una serie di “consigli per gli acquisti” utili a vivere «la vita
buona». Per realizzare questo sogno Mancuso arriva a negare addirittura lI'idea di un Dio
come “persona”: un Dio che comanda, che giudica, che condanna, un Dio cioé che

esercita un potere esterno e assoluto. L'episodio biblico del sacrificio di Isacco (Dio



ordina ad Abramo di offrigli il figlio come vittima sacrificale; Abramo obbedisce ma Dio
all'ultimo lo ferma) e presentato dalla Chiesa come un esempio di fede perfetta, ma
Mancuso ne prova disgusto, sia per 'immagine d'un Dio spietato che I'esempio di

disumanita di un padre disposto a sacrificare il figlio.

Da questa arbitraria interpretazione della Scrittura Mancuso passa poi alla solita
deprecazione (gia abbondantemente svolta in Italia da Gianni Vattimo) del potere
temporale della Chiesa, anzi anche del potere spirituale della Chiesa stessa, che
eserciterebbe, in nome di Dio, una ingiusta violenza sulle coscienze. Ecco allora la
ripresa dei vecchi temi della morale autonoma (Kant), dell'identificazione della coscienza
soggettiva con Dio (Hegel): «ll mio assoluto, il mio Dio, cid che presiede la mia vita, non e
nulla di esterno a me. [...] Credendo in Dio, io non credo all'esistenza di un ente separato
da qualche parte la in alto; credo piuttosto a una dimensione dell’'essere piu profonda di
cio che appare in superficie [...], capace di contenere la nostra interiorita e di produrre
gia ora energia vitale piu preziosa, perché quando l'attingiamo ne ricaviamo luce, forza,
voglia di vivere, desiderio di onesta. Per me affermare I'esistenza di Dio significa credere
che questa dimensione, invisibile agli occhi, ma essenziale al cuore, esista, e sia la casa

della giustizia, del bene, della bellezza perfetta, della definitiva realta».

Un intellettuale laicista commenta il libro di Mancuso (Gustavo Zagrebelsky,
«Mancuso: il primato della coscienza contro la chiesa dell'obbedienza», in la Repubblica,
9 settembre 2011, p. 12) e finge di essere interessato a come possa essere accettato
dalla Chiesa: «Le sue tesi si sviluppano dall'interno del messaggio cristiano, della “buona
novella”. Vito Mancuso, che tenacemente si professa cattolico, cerca il confronto, un
confronto non facile. Lui si considera “dentro”; ma l'ortodossia lo colloca “fuori”. [...] La
teologia di Mancuso sarebbe una riedizione dell'orgoglio di chi si considera “illuminato”
da una grazia particolare che lo solleva dalla bruta materia e lo introduce al mondo dello
spirito e alla conoscenza delle verita ultime, nascoste agli uomini semplici. La Chiesa ha
sempre combattuto la gnosi come eresia, peccato d'orgoglio luciferino». Poi, con
disinvolta ipocrisia, il laicista Zagrebelsky fa 'avwvocato difensore: «Nelle pagine di
Mancuso non mancano argomenti per replicare. Dappertutto s'insiste sull'intrico di
materia e spirito e sulla loro appartenenza a quella realta (che aspira a diventare)
buona, cioe vera, giusta e bella, che chiamiamo creazione o azione che va creando. Se
mai, il dubbio che potrebbe porsi & se, in quest'unione, non vi sia una venatura

panteista: Dio come natura. Punto, probabilmente, da approfondire».

Altro che «venatura»! Quello di Mancuso é genuino panteismo (anche se
teoreticamente inconsistente). Ma, mi domando: perché il recensore (o meglio, il

propagandista) del libro di Mancuso storce il naso se sente odore di panteismo? Per lui



che e agnostico e contrario a qualsiasi dogma religioso, che differenza fa un'eresia
cristiana in pit 0 in meno? La teologia di Mancuso consentirebbe di tracciare nuovi e
sorprendenti confini, non piu basati sull'obbedienza e sulla disciplina. Cosi, si
scoprirebbe forse che molti, che si dicono dentro, sono fuori; e molti, che si dicono fuori,
sono dentro. “Dentro” vuol dire: in una comune tensione verso quel logos del mondo
che é la giustizia, appannaggio di nessuno e compito dei molti “di onesto sentire”».
Insomma, la pseudo-teologia di Mancuso piace ai miscredenti perché porta acqua al
mulino della polemica contro la Chiesa e ripropone (proprio come aveva fatto in
precedenza Hans Kung con la sua Welthetik) i progetto massonico di una religione
universale “laica” senza gerarchia e senza dogmi, quella religione che alla fine del
Settecento era stata teorizzata dal massone Gotthold Ephraim Lessing con Nathan der

Weise. Ein Dramatisches Gedicht (1779), opera alla quale Mancuso ricorre piu volte.

E allora si capisce il senso della conclusione cui arriva il commento sulla Stampa:
«Nella “vita buona” di Mancuso, il primato ¢ della coscienza; nella “vita buona” della
Chiesa il primato e dell'ubbidienza. Liberta contro autorita: una dialettica vecchia come il
mondo. Scambiare la liberta di coscienza con la gnosi & un artificio retorico. Vale per
persistere nell'accantonare i molti problematici aspetti della vita della Chiesa impostati
su dogmi e gerarchia. Non solo: rende difficile il rapporto con i credenti di altre fedi,

religiose e non. Riporta in auge il prepotente principio extra Ecclesiam nulla salus».



