%
BUSSOLA({#)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 180 - La trascrizione

Visione d’insieme - 1l testo del video

Luisella
Scrosati

Oggi € la 180" puntata dell'Ora di dottrina e percio € il momento di ricapitolare un po’ il

percorso che stiamo facendo, non per fare un riassunto delle puntate precedenti, ma
per avere una visione d'insieme del grande mistero di Dio che pone in essere una
creazione chiamata a tornare a Lui. Il nostro modo di conoscere, il modo raziocinante, ci

costringe a dover vedere un aspetto in successione rispetto all'altro: questa € la nostra


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

modalita conoscitiva. Ma il rischio € che, se non ci si ferma ogni tanto a fare un passo
indietro, si perda la visione piu ampia, la visione d'insieme. Immaginate di essere in alta
montagna, in un punto in cui potete in qualche modo avere in un colpo d'occhio tutto
Cio che sta sotto di voi e tutto cio che sta davanti a voi, anziché vederlo punto per punto,
aspetto per aspetto. Se non facciamo questo lavoro rischiamo di non avere il senso di
quello che stiamo facendo e alla fine anche di assolutizzare degli aspetti che

“impazziscono” perché non sono ricondotti al senso dell'insieme.

Questo sguardo d’insieme - rispetto a quello che abbiamo fatto finora e a quello che
ancora c¢i manca - deve essere collocato in Dio, perché Dio e I'Essere, Dio € la Realta. E
sebbene esistano enti, realta che non sono Dio - come tutto quello che é creato -,
tuttavia nulla esiste all'infuori di Dio, nulla esiste che non sia relato a Dio, che non sia

“chiuso” in questo grembo che ¢é la divinita.

Il primo passaggio che noi abbiamo fatto, che san Tommaso ci pone davanti quando
Ci presenta la prima parte della Summa, € appunto il principio e il fine di ogni cosa, che &
Dio, I'essenza divina, la beatitudine divina, ma anche la realta trinitaria; e dunque questo
unico Dio che non e solo, ma che & comunione di persone realmente distinte tra loro

nell'unica sostanza divina.

Ora, Dio decide, sceglie per un atto d’amore assolutamente gratuito di creare,
cioe di comunicare l'essere a qualcosa che non & Lui; questo essere comunicato € per
definizione, per essenza, la struttura fondamentale di ogni cosa creata, quella che san
Tommaso chiama «perfezione prima». Che cos'é la perfezione prima? La perfezione che &
nella sostanza delle creature, che le caratterizza ontologicamente: tutto cio che ¢, &
perché partecipa dell'esse o, meglio, gli viene partecipato l'essere. E poiché gli viene
partecipato I'essere, tutte le cose sono anche vere. Cosa vuol dire? Vuol dire che ogni
cosa e secondo quella causa esemplare che e nel pensiero divino che I'ha posta in
essere. Detto in altro modo, Dio e la causa esemplare di ogni cosa. In modo ancora piu
semplice, il progetto di ogni cosa € nella sapienza divina. Tutto cio che viene, per cosi
dire, esternato nella creazione non & un caso, non e frutto del caos, non é frutto di una
forza cieca e neanche di un’intelligenza impersonale, e frutto di un atto d'amore che ha

creato secondo sapienza. Tenete ben presente questa “sapienza”.

E tutte le cose sono anche buone: perché sono buone? Perché il fine di tutte le cose e
appunto partecipare alla bonta stessa di Dio: provengono dalla bonta di Dio e in qualche
modo tornano a questa bonta divina. In modo un po’ piu articolato, & il commento a
quel passo della Genesi in cui Dio crea, contempla la creazione e vede che & «cosa

buona» o addirittura, come nel caso dell'uomo, «molto buona». Dunque, questa ¢ la



«perfezione prima» di ogni cosa.

In questa “uscita”, in questo atto creativo, come gia detto, tutto viene creato
secondo la sapienza divina. Ora, noi sappiamo che nella Trinita, nella distinzione delle
persone, la Sapienza per eccellenza ¢ il Figlio. E siccome parliamo della creazione,
questo vuol dire che tutta la creazione é stata pensata nel Figlio, ad esprimere in
qualche modo le perfezioni del Figlio o addirittura ad esserne I'immagine. Torneremo su
questo quando parleremo delluomo. Da qui la comprensione della creazione, nel suo
livello piu basso, come vestigia Dei, impronte di Dio, fino all'imago Dei, 'immagine di Dio
che e 'uomo. Tutta questa gradazione non ¢ altro che espressione della Sapienza divina.
Ecco perché san Paolo dice: «tutte le cose sono state create per mezzo di lui [il Figlio] e
in vista di lui» (Col 1, 16).

Noi sappiamo anche un’altra cosa, ossia che nel decreto eterno di Dio la
Sapienza era gia pensata come Sapienza incarnata. E dunque quando facciamo
questo passaggio dobbiamo ricordarci che il Figlio non e “solo” il Verbo nella sua divinita,
ma in quanto Verbo incarnato, in quanto Sapienza incarnata, € gia il progetto della
creazione. Quindi, tutto il senso della creazione sta proprio nell'esprimere il Verbo

incarnato.

Ora, qui siamo ancora nell'ordine della perfezione prima di ogni creatura, nella
perfezione ontologica, in quanto propria al suo essere. Ma c'e€ anche una «perfezione
seconda». Cos'e la perfezione seconda? |l fatto che le cose, le creature, che provengono
da Dio, ritornano a Dio, cioé perseguono il loro fine proprio, il loro bene, tornando cosi
al Bene originario che e causa di ogni bene. E come vi tornano? Mediante le operazioni
proprie; non ci tornano “automaticamente”, ma mediante le operazioni proprie del loro
essere e quindi della loro essenza propria: in soldoni, le pietre come pietre, gli alberi
come alberi, gli animali come animali, gli angeli come angeli. E quindi secondo le
operazioni proprie di ciascuna tipologia di creatura. Il modo con cui lo fara I'animale non
sara uguale a quello delluomo, che non sara uguale a quello dell'angelo, che non sara

uguale a quello dell'erba dei campi, eccetera.

Che hanno in comune queste cose? Tutte hanno questo ritorno al proprio fine,
al Bene, ma ognuna nel modo proprio, secondo le operazioni proprie della sua natura.
E tutte queste rientrano nel governo di Dio sulla creazione. Ricordate le catechesi che
abbiamo dedicato alla e al di Dio, la Provvidenza. Ciascuna cosa
e custodita ed & governata nel modo proprio alla propria natura, alle operazioni che

vengono da questa natura.

Quindi, primo passaggio: abbiamo Dio, la creazione, la perfezione prima di ogni

cosa


https://lanuovabq.it/it/la-conservazione-della-creazione-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/il-governo-della-creazione

(ogni cosa é, e in quanto tale € vera ed & buona). Altro passaggio: la perfezione seconda,
cioe le operazioni di ogni cosa, per raggiungere il proprio fine, il proprio bene, quel bene
che & causato da Dio, che ¢ il Bene. Il nostro focus chiaramente va sulle creature
spirituali e composte, ciog, i puri spiriti, gli angeli, e gli uomini, che sono
costitutivamente composti di un principio spirituale e di un principio materiale uniti tra
loro, non semplicemente giustapposti. Allora la domanda é: come si realizza la

perfezione, cioe questo ritorno tramite le operazioni proprie di queste creature?

Abbiamo dedicato tutta una sezione agli angeli e una sezione ancora piu ampia
agli uomini, all'essere umano. Di che cosa si parla quando si parla delluomo? Si parla
in generale degli atti umani. Che cosa sono gli atti umani? La volontarieta,
linvolontarieta, la decisione, etc. Gli atti umani sono gli atti propri dell'uomo in quanto
uomo. Come opera 'uomo? Secondo quella natura che gli & stata data. Si parla allora del
senso della bonta e della malizia di un atto, quando un atto umano & buono e quando &
cattivo. Si parla ancora delle passioni, queste forze che devono entrare nell'insieme,
esistono e devono entrare nell'insieme altrimenti diventano passioni sregolate, nocive.

Ma parliamo anche degli abiti.

Che cosa sono gli ahiti? Non sono i vestiti evidentemente... gli abiti sono gli
orientamenti stabili al bene, in particolare le virtu, o al male, il vizio. Perché dobbiamo
parlare degli abiti? Perché la natura dell'uomo, a differenza degli angeli, & fatta in modo
tale che 'uomo compia la sua perfezione seconda, quindi il raggiungimento del suo
bene, con operazioni che sono successive. abbiamo detto
che essi raggiungono la perfezione con un atto unico, perché la loro natura & questa.
Non ritorno a spiegare tutto questo, vi rimando alle catechesi. Per 'uomo non & cosi.
L'uomo raggiunge la sua perfezione con una successione di atti; ed ecco dunque che qui
entra I'importanza di questi abiti, che inclinano, danno una direzione, prendono questi
atti, li mettono in un “fascio” che acquisisce una direzione. E qui abbiamo il discorso
sulle virtu, i doni, le beatitudini e i frutti dello Spirito Santo. Ma abbiamo anche questo
fascio inclinato in direzione sbagliata e qui abbiamo i vizi. Il discorso su cosa sono le
virtu e cosa sono i vizi lo si fa in generale, ma anche in particolare: quelle determinate

virtu, quei determinati vizi. E dunque qui abbiamo tutto il discorso su vizi, virtu specifici.

Abbiamo anche visto che questo perfezionamento non avviene solo per delle
operazioni interne dell'uomo, ossia tramite gli atti umani orientati al bene grazie a
questi abiti virtuosi, ma avviene anche per dei principi esterni, che sono, se ricordate, la
legge e la grazia. La legge indica la strada giusta e la strada sbagliata. La grazia diventa

un principio che va a muovere 'uomo non solo perché lo rafforza, ripara la sua natura


https://lanuovabq.it/it/tag/angeli

ferita, ma anche perché gli permette di raggiungere un fine superiore che ¢ il fine
soprannaturale. Questo & il grande quadro delle operazioni proprie di questa

particolare creatura che & 'uomo.

Dunque, ricapitolando: Dio, la creazione, quelle particolari creature che sono gli
angeli e gli uomini, e negli uomini c'e questo “zoom” sugli atti umani e quindi poi sui
principi intrinseci delle operazioni dell'uomo (virtu, eccetera) e sui principi estrinseci,
come la legge e la grazia. Questo ¢ il quadro. La creazione esce da Dio e raggiunge il suo
fine di bene e in qualche modo ritorna a Dio quando raggiunge la sua perfezione
seconda, cioeé opera secondo il bene che gli € proprio. Nel caso dell'angelo e delluomo
non abbiamo un ritorno, un fine puramente naturale ma abbiamo una sopraelevazione

a un fine che & soprannaturale.

Adesso, dopo aver visto che tutta questa "“uscita” (la creazione) ha senso in
quanto é espressione della Sapienza incarnata, ¢ espressione della Sapienza
incarnata, e in fondo nella Sapienza incarnata, dobbiamo capire come si inserisce il

discorso cristologico, che ha occupato una grossa parte delle Ore di dottrina fatte finora.

C'é un testo splendido di san Tommaso nel suo Commento alle sentenze di Pietro
Lombardo, che ci puo aiutare ad avere un po’ questo quadro d'insieme. Tommaso sta
commentando un passo del libro del Qoelet (1, 7) dove si parla dei fiumi che tornano la
da dove escono. Cosi commenta Tommaso: «Con il ritorno dei fiumi verso la loro
sorgente e significato il mistero dell'lncarnazione. Questi fiumi sono in effetti i beni
naturali di cui Dio ha colmato le sue creature» (In lll Sent., Prologo). Anzitutto, le ha
colmate con il bene primario che e I'essere e con tutte le perfezioni che ne discendono:
la vita, la vita vegetativa, la vita sensitiva; per le creature che hanno anche la dimensione
spirituale, la vita intellettiva, la volizione. Quindi, si tratta di tutta quella ricchezza di beni

che abbiamo nella creazione.

Continua Tommaso: «Questi beni si trovano dispersi in tutta la creazione, mentre
nell'uomo si trovano riuniti, in quanto egli € come l'orizzonte e il confine nel quale si
uniscono la natura corporea e quella spirituale» (Ibi). Cioge, 'uomo racchiude in sé la
creazione spirituale e la creazione materiale; in questo senso Tommaso dice che & come
I'orizzonte in cui si racchiudono questi beni. E aggiunge: «Percido quando la natura
umana fu riunita a Dio mediante il mistero dell'Incarnazione, tutti i flumi dei beni
naturali ritornarono alla loro sorgente» (Ibi). Testo splendido che ha un significato
profondamente cristologico; ci sta dicendo che con la creazione dell'uomo questo
ritorno, questo raggiungimento della sua perfezione non era ancora compiuto: c'é

voluta I'lncarnazione. Il che & come dire: siccome tutte le perfezioni si ritrovano



nell'uomo e 'uomo raggiunge la sua perfezione in questo ritorno a Dio, quando Dio
assume la natura umana questo ritorno si completa perfettamente, perché in Cristo noi
abbiamo un'unione della natura umana con la natura divina al punto da essere

un‘unione nella stessa persona - 'unione ipostatica -, che piu intima non si puo.

Questo vuol dire anche che tutta la creazione - uomo incluso - & stata pensata
in Cristo. Rovesciate la prospettiva: in Cristo, vertice, tutta la realta trova il suo senso. E
tutta la realta &€ come una scala di perfezioni che punta a Cristo e che da Cristo riceve il
suo senso. Possiamo dire che ci sono le creature, quelle creature particolari fatte a
immagine di Dio; e c'é Cristo, che & quell'immagine di Dio per eccellenza. Quindi, il
percorso che noi stiamo facendo & profondamente cristocentrico. Di Gesu Cristo
abbiamo parlato nella seconda parte, perché noi necessariamente abbiamo bisogno di
affrontare una cosa alla volta e in successione, ma poi abbiamo bisogno di fare questo
ritorno. Quindi, in fondo, quando parliamo della creazione, quando parliamo delle virtu
dell'uomo, quando parliamo dell'intellezione, ogni parte in fondo & in Cristo, e

I'esplicazione del mistero di Cristo, della Sapienza, del Verbo incarnato.

Ci sono dei testi interessanti nel prologo delle parti della Summa, in particolare
della I-1l e della Il parte, che un po’ ci danno il quadro. Per esempio, nel Prologo della I-1I
si afferma: «Come insegna il Damasceno, si dice che 'uomo é stato creato a immagine di
Dio in quanto 'immagine sta a indicare un essere dotato di intelligenza, di libero arbitrio
e di dominio sui propri atti. Percido dopo aver parlato dell'esemplare, cioé di Dio, e di
quanto e derivato dalla divina potenza, conforme al divino volere, rimane di trattare
della sua immagine, cioé delluomo in quanto questi & principio delle proprie azioni in
forza del libero arbitrio e del dominio che ha su se stesso». Ciog, ci sta dicendo: abbiamo
parlato di Dio, abbiamo parlato della creazione, adesso dobbiamo parlare delluomo,

cioé di quella immagine di Dio in quanto e colui che e principio delle proprie azioni.

Attenzione: I'uomo é immagine di Dio, ma Cristo & /'immagine di Dio. E allora,
'uomo & immagine di Dio in quanto & immagine di Cristo. Quindi, anche quando
parliamo della dimensione umana, non dobbiamo mai dimenticare questo orizzonte
cristologico, cristocentrico. E nel Prologo alla terza parte della Summa, Tommaso ci dice:
«Poiché il Signore Gesu Cristo, Salvatore nostro, salvando il suo popolo dai peccati ci ha
presentato in se stesso la via della verita per la quale possiamo giungere mediante la
risurrezione alla beatitudine della vita immortale, &€ necessario per condurre a termine
l'ultimo corso teologico che alla considerazione dell'ultimo fine della vita umana, delle
virtu e dei vizi segua lo studio dello stesso Salvatore universale e dei benefici da lui

apportati al genere umano». Lo studio sulluomo prende la sua luce dallo studio su



Cristo. Lo studio su Cristo ci apre il senso della vita delluomo. Cristo & I'immagine di Dio
e quindi & il modello di coloro che sono a immagine di Dio. Ma non solo: Cristo é la via
per la quale tornare al proprio principio, cioe per raggiungere il fine della beatitudine;
ancora, e la vita che ci permette di raggiungere questo fine. Ricordate tutta quella parte
che abbiamo dedicato alla grazia di Cristo nella sua persona, ma anche in quanto capo
della Chiesa, e ai misteri di Cristo come exemplum. Tutto questo rientra in questo

contesto, che & grandioso.

Capite come nulla nella realta sfugge da Dio, nulla sfugge dalla Sapienza
incarnata, da Gesu Cristo. Aveva ragione il cardinale Biffi quando insisteva
sull'orientamento profondamente cristocentrico di tutta la Rivelazione, di tutta la
creazione. E vero che Cristo & Dio che si incarna perché 'uomo ha peccato, senno
rischiavamo che andasse in malora tutto, ma era gia previsto, diciamo cosi, che 'uomo
peccasse. Il punto & molto piu profondo, cioe Cristo incarnato e non solo incarnato, ma
crocifisso e risorto, era gia previsto dall'inizio nel pensiero di Dio. Ed € il pensiero con cui
tutta la creazione e stata ordinata ed e stata orientata. Puo far girare un po’ la testa, ma
e cosl. In Dio non abbiamo un piano A e un piano B, questa & la prospettiva umana. In

Dio c'e solo il piano A, che gia prevede la defezione, la caduta.

Un ultimo aspetto. Uno potrebbe dire: “Ma allora non ¢ piu un discorso teocentrico,
perché e cristocentrico”. In realta & un’obiezione che non ha senso, perché se Cristo & la
luce per comprendere tutta la creazione, ¢ il senso di tutta la creazione ed ¢ la via del
ritorno della creazione, in particolare delluomo a Dio, Cristo & anche colui che cirivela la
Trinita, & lui che ci rivela il Padre. Pensiamo alla famosa affermazione in risposta a
Filippo: «Chi vede me, vede il Padre» (Gv 14, 9). E lui che ci rivela la presenza di uno
Spirito che lui stesso manda, lo Spirito del Padre, che procede dal Padre e che lui stesso,
parafrasando il Vangelo di Giovanni, da ai suoi discepoli. E Cristo che ci da la chiave della

vita trinitaria, del senso della Trinita.

Quindi, parlare di cristocentrismo non esclude il teocentrismo, non esclude il
senso trinitario di tutte le cose, ma lo apre, appunto perché Cristo e colui che apre, € la
chiave di apertura dei misteri della Trinita. Questa € un po’ la luce nella quale dobbiamo
vedere il percorso fatto fino adesso. Un percorso che é stato di commento dei passaggi
del Credo, ma vedete come ogni parte che abbiamo fatto rientra qui. Ad esempio, i
comandamenti fanno parte della legge, quindi degli aiuti estrinseci dati alluomo per
raggiungere la sua perfezione. Abbiamo parlato della grazia, anch’essa serve a questo
scopo. Abbiamo parlato delle virtu, dunque di un principio interno. Abbiamo parlato

degli angeli, quindi di quelle creature particolari che sono puri spiriti. Abbiamo parlato



della Provwvidenza, quindi del senso del governo della creazione. Quindi, tutto &

collocabile in questo schema, in questa visione piu ampia.

Rispetto a quello che abbiamo ancora da fare, la prospettiva & uguale. || discorso
e ancora lungo, ma ci attende un focus sullo «Spirito Santo che & Signore e da la vita»,
che e un articolo del Credo. Quindi faremo un ritorno al principio, al mistero della
Trinita, delle tre persone divine. Poi avremo il commento al mistero della Chiesa e dei

sacramenti della Chiesa.

Ora, Chiesa e sacramenti della Chiesa non sono altro che una parte, una costola
della cristologia. Perché? Perché la Chiesa ¢ il corpo mistico di Cristo. Ne abbiamo a
lungo parlato quando abbiamo visto : la Chiesa non esiste senza
il suo capo, il corpo non esiste senza il suo capo, quindi e il prolungamento di Cristo
capo. E i sacramenti, che sono i mezzi della grazia, sono il prolungamento con cui Cristo
continua a santificare, a guarire 'uomo. Quindi non sono capitoli a parte, ma si
agganciano in questo modo; e capite come anch’essi fanno parte di questo ritorno,
perché si ritorna a Dio in Cristo, ma si € in Cristo solo se si @ membra della Chiesa; e si &
membra della Chiesa, si permane come membra della Chiesa nella vita sacramentale,

che alimenta la grazia o la fa recuperare, a seconda dei sacramenti, che vedremo.

A mio avviso & meraviglioso come scenario ed & importante ricordarcelo, altrimenti
perdiamo di vista I'insieme. Pensate a tutte quelle discussioni “se c'e salvezza anche al di
fuori di Cristo”; in questa prospettiva non hanno senso: al di fuori di Cristo come fa ad
esserci salvezza? Cristo & I'unico che ha unito Dio e la creazione e che permette quindi
questo ritorno della creazione, in particolare di questa creatura razionale che € 'uomo, a
Dio. Come fa ad esserci salvezza al di fuori di Gesu Cristo? E capite anche che &
impossibile che ci sia salvezza al di fuori della Chiesa, che & proprio questo corpo unito a
Cristo. Poi vedremo che cosa vuol dire questo, ma il principio e indiscutibile, senno viene
giu tutto, non capiamo piu nulla, non capiamo piu il senso della creazione, il senso del
nostro esistere, non comprendiamo piu Dio, non comprendiamo piu il fine della nostra

esistenza.

Spero che questo excursus vi abbia dato un po’ questa visione d'insieme per
evitare di perderci quando entreremo un po’ piu nei diversi dettagli. Tutto quello che
abbiamo fatto come analisi non e un perdersi in dettagli, perché questi dettagli di cui
abbiamo parlato hanno a che fare con la vita dell'anima e hanno a che fare con il senso

della vita dell'uomo, il fine, la perfezione della vita delluomo.


https://lanuovabq.it/it/la-grazia-di-cristo-capo-il-testo-del-video

