DOCUMENTO DA RILEGGERE

Vaccini non etici, nel 2005 la PAV chiamava alla

battaglia

18_01_2021

Luisella
Scrosati

Ogni giorno ci sono testimonianze di costrizione alla vaccinazione da parte di datori di

lavoro, medici e persino vescovi, i quali, evidentemente, si sono sentiti autorizzati da una

presunta definizione “ex cathedra” mediatica del Pontefice sull'obbligatorieta morale dei


https://www.newdailycompass.com/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

vaccini. Non mancano poi sedicenti quotidiani cattolici, che non esitano a bruciare
incenso all'idolo della scienza, osannandone i risultati sorprendenti, grazie ai quali

potremmo persino fare a meno dei miracoli.

Le persone sono, a ragione, sempre piu confuse: nel giro di nemmeno un ventennio
si @ passati da un vigoroso appello allopposizione manifesta contro la produzione di
vaccini contenenti o testati su linee cellulari, al “liberi tutti”. Solo un cieco - volontario o
involontario - pud non vedere che il documento del 2005 della Pontificia Accademia per
la Vita (PAV) e stato letteralmente spogliato della sua vis combattiva per giungere,
documento dopo documento, a partire da quello della nuova PAV gestione Paglia del
2017, ad un addomesticato e bislacco principio per cui I'obbligatorio rifiuto di
cooperazione formale finisce per prendere le vesti del cristianesimo da sacristia: in

privato puoi pensare secondo il Vangelo, ma in pubblico ti adegui all'andazzo.

Allora proviamo a ritornare a quel documento del 2005, che articola in modo
equilibrato la situazione. Il principio generale circa la cooperazione al male e il seguente:
«& da ritenersi illecita ogni cooperazione passiva formale, ma anche la c. passiva
materiale generalmente va evitata, pur se si ammette (da parte di molti autori) che non
c'e l'obbligo rigoroso di evitarla quando sussistesse un grave incomodo». Iniziamo da
qui: la cooperazione materiale va evitata; essa € ammessa solo qualora sussista un
grave incomodo. Il contesto della riflessione riguardava in particolare la liceita di quei
vaccini contro la rosolia, che avevano utilizzato tessuti di feti abortiti in fase di
preparazione. Il documento assumeva una posizione di apertura, ritenendo
prudenzialmente che I'utilizzo di tale vaccino fosse necessario per evitare conseguenze
gravi della malattia: «La severita della rosolia congenita e gli handicap che essa genera
giustificano la vaccinazione generalizzata contro tale malattia». Nel contempo pero

poneva, come vedremo, le condizioni fondamentali per avvalersi di un tale vaccino.

Punto secondo: la collaborazione non va valutata solamente in relazione
all’'aborto, ma anche a quegli atti successivi ad esso connessi, come «la preparazione,
distribuzione e commercializzazione di vaccini realizzati grazie all'impiego di materiale
biologico la cui origine é collegata a cellule provenienti da feti volontariamente abortiti».
Tale sequenza di atti € valutata come processo «moralmente illecito, poiché esso
potrebbe contribuire di fatto a incentivare l'effettuazione di altri aborti volontari,
finalizzati alla produzione di tali vaccini». Il documento infatti specifica al riguardo che,
sebbene quella di chi avrebbe necessita di farsi iniettare questi vaccini sia da ritenere
una «forma di cooperazione materiale mediata molto remota, e quindi molto debole,

rispetto alla produzione dell'aborto», rispetto invece alla commercializzazione di tali



linee cellulari essa si configura come una «cooperazione materiale mediata, e

immediata, rispetto alla commercializzazione dei vaccini prodotti con tali cellule».

Quindi, anche l'ultima ruota del carro - ossia coloro che vengono di fatto vaccinati,
in questa gradualita di cooperazione - non pud semplicemente avvalersi con coscienza
sicura di un tale vaccino, riparandosi dietro al principio di cooperazione materiale
remota. Se cosi fosse, il documento del 2005 si sarebbe limitato ad escludere, come
quello della PAV del 2017, «che vi sia una cooperazione moralmente rilevante» e
ritenere quindi «che si possano applicare tutte le vaccinazioni clinicamente consigliate
con coscienza sicura che il ricorso a tali vaccini non significhi una cooperazione
allaborto volontario». Invece no. La PAV del 2005 non é dello stesso parere della PAV del
2017; perché esorta proprio “le ultime ruote del carro” ad opporsi a questa immoralita

dilagante, rivestita con il camice bianco della medicina.

Sebbene sia chiaro che «la cooperazione é piu forte da parte delle autorita e dei
sistemi sanitari nazionali», tuttavia «ai fedeli e ai cittadini di retta coscienza (padri
di famiglia, medici, ecc.) spetta di opporsi, anche con I'obiezione di coscienza, ai sempre
piu diffusi attentati contro la vita e alla “cultura della morte” che li sostiene. E da questo
punto di vista, l'uso di vaccini la cui produzione é collegata all'aborto provocato
costituisce almeno una cooperazione materiale passiva mediata remota all'aborto, e una
cooperazione materiale passiva immediata alla loro commercializzazione». Questa
cooperazione non va prestata: questa € la linea della Chiesa, almeno fino al
rovesciamento recente, che ha totalmente cancellato questo dovere di opposizione;
dovere che si fa ancora piu incalzante dal momento che, «sul piano culturale, l'uso di tali
vaccini contribuisce a creare un consenso sociale generalizzato all'operato delle
industrie farmaceutiche che li producono in modo immorale». E esattamente quello che
sta accadendo: tutti concordi attorno ai nuovi salvatori della Patria e tanti saluti ai

bambini abortiti e allo sfruttamento della vita umana per scopi di ricerca.

Dobbiamo rimettere le truppe sul Piave e non cedere di un millimetro,
nonostante ormai oggi i nostri generali ci stiano dando I'ordine di disertare. |l
documento del 2005 chiamava alla battaglia e non alla ritirata: «Pertanto, i medicie i
padri di famiglia hanno il dovere di ricorrere a vaccini alternativi (se esistenti),
esercitando ogni pressione sulle autorita politiche e sui sistemi sanitari affinché altri
vaccini senza problemi morali siano disponibili. Essi dovrebbero invocare, se necessario,
I'obiezione di coscienza [...]. Ugualmente dovrebbero opporsi con ogni mezzo [...] ai
vaccini che non hanno ancora alternative senza problemi morali, facendo pressione

affinché vengano preparati vaccini alternativi non collegati a un aborto di feto umano e



chiedendo un controllo legale rigoroso delle industrie farmaceutiche produttricis».

Avete visto qualcosa di simile in questi mesi? Qualcosa che almeno si avvicini un
po’ a questa strategia di battaglia? Niente. Tutti a correre ai ripari dietro il principio di
cooperazione materiale remota, come se questo potesse, con un colpo di spugna,
cancellare tutto il resto. Ci si domanda, a questo punto, cosa resti effettivamente del
rifiuto di cooperazione formale; per la serie “io non condivido il principio, ma mi avvalgo
del prodotto, senza se e senza ma”. Chiariamo: non si tratta di affermare che l'uso di
vaccini che utilizzano linee cellulari di feti abortiti sia intrinsecamente cattivo. Se cosi
fosse, non vi sarebbero eccezioni di sorta. Si tratta perd di circoscrive quelle condizioni
in modo che non accada che un eventuale utilizzo finisca per: 1. incoraggiare tale
produzione; 2. minare la coerenza tra I'azione e il rifiuto di cooperazione formale; 3.

dare di fatto I'impressione di approvazione.

Alla luce di questi principi, 'esame di coscienza che ciascuno di noi deve fare
dovrebbe tener conto di alcuni dati fondamentali. Anzitutto, considerare la propria reale
condizione: € una balla che 60 milioni di italiani siano a rischio di morte per Covid; si
conosce molto bene quali sono le categorie a maggior rischio e quali no. Inoltre, checché
se ne dica, esistono cure per chi siammala di Covid, cure che sono in grado di
controllare quella tempesta di citochine che & all'origine dei casi piu gravi (che
rimangono una piccola parte di quanti si ammalano). Cosi come esiste una reale
prevenzione che si pud fare, affinché i virus trovino un terreno loro sfavorevole. E
importante chiarire un principio: e lecito avvalersi di vaccini non etici allorché non si
hanno alternative. Tali alternative, pero, non devono essere ricercate solo all'interno
dell'offerta vaccinale, ma anche nel quadro dell'esistenza di possibilita terapeutiche e

preventive.

Infine, per chi ritiene di doversi vaccinare, si deve esigere che in Italia giungano
vaccini etici e che la persona sia realmente libera di sceglierli, senza subire arbitrarie
imposizioni da parte di nessuno. La questione dei vaccini contro il Covid ci da
l'opportunita di aprire gli occhi su quanto sia diffuso l'utilizzo di linee cellulari di feti
abortiti nella ricerca scientifica: a noi la scelta se richiuderli nuovamente o iniziare una

sacrosanta battaglia.



