BUSSOLA(?)QUOTIDIA

Direttore Riccardo Cascioli

NEO-DARWINISMO

Uomo, altro che scimmia. Dubbi non ve ne sono

20_09_2011

Nel supplemento Tuttoscienze, allegato al quotidiano La Stampa di Torino del 14

settembre scorso, un sedicente scienziato straparla di scimmie, di evoluzione e di
morale, e rilancia al grande pubblico il vecchio messaggio neopositivistico: la morale e la
religione sono momenti di un'evoluzione delle specie destinati fatalmente a essere
superati, sia nella coscienza che nel comportamento pratico. Addirittura I'articolo sfiora

il ridicolo quando afferma che «la morale € anteriore alla religione, anzi & anteriore


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
http://www3.lastampa.it/tuttoscienze/sezioni/edicola/articolo/lstp/45491/

anche alluomon».

Ma che vuol dire? Chi aveva la coscienza dei propri diritti e dei propri doveri quando
non c’erano ancora uomini sulla terra? Sullo sfondo di questo rigurgito di neo-
darwinismo per analfabeti c'é l'idea fissa degli animalisti, ossia degli etologi che si
affannano a dimostrare l'indimostrabile, ossia che non c'é alcuna differenza di “qualita”
tra 'uomo e gli animali, perché sia I'uno che gli altri sono esseri viventi esclusivamente
materiali. Il logico corollario della teoria & che 'uomo non é dotato di facolta spirituali,
ossia non ha un’anima immortale che lo rende capace di conoscere il bene e il male e di
rispondere liberamente allamore di Dio che lo ha creato «a sua immagine e

somiglianza».

Gia da quello che ho appena detto si capisce come l'articolo della Stampa tocchi
argomenti centrali della fede cristiana, minando le fondamenta stesse della religione e
della morale cattolica. Ma siccome queste fondamenta sono costituite innanzitutto dalle
verita che la ragione naturale raggiunge con le proprie forze (sono quelle “premesse
razionali della fede” che la Chiesa ha sempre riconosciuto e difeso contro le false
filosofie), occorre rispondere con argomenti seriamente scientifici alle provocazioni dei
materialisti che pontificano sui giornali anticattolici (quello che si leggeva sulla Stampa
non e diverso da quello che si pu0 leggere tutte le settimane nelle pagine della “cultura”

della Repubblica, del Corriere della Sera o del Sole - 24 Ore).

Prima ho qualificato (o meglio, squalificato) 'autore dell'articolo della Stampa dicendo
che é «un sedicente scienziato». Non si tratta di livore polemico ma, appunto, di
un'esigenza elementare di serieta scientifica. Quando qualcuno scrive qualcosa in
materia di una qualsiasi scienza, facendo uso della liberta di opinione che si deve
riconoscere a tutti, a chi legge si deve riconoscere altrettanta liberta di opinione, e
quindi la facolta di dissentire, di criticare. Uno che si presenta come scienziato di fronte
a un pubblico generico (dove ci sono anche specialisti della sua materia, ma anche
specialisti di altre materie o gente priva di istruzione superiore) non puo certamente
pretendere «linteriore ossequio dell'intelletto» che invece pretende (legittimemente e
giustamente) il magistero della Chiesa dai cattolici. Quindi, la prima cosa da fare € non
farsi prendere dal clima diillogica venerazione fideistica nei confronti degli scienziati che
parlano alla televisione (in programmi come Superquark, Voyager eccetera) o scrivono sui
supplementi di scienza dei giornali come La Stampa. Poi bisogna passare a un esame del
messaggio, per vedere se la tesi proposta abbia a che vedere con la competenza

scientifica dell'autore.

Ogni proposta scientifica, infatti, & valutata dagli stessi scienziati in base a questi



precisi criteri: 1) se si afferma qualcosa di determinato e ben circoscritto; 2) se cio che si
afferma é attinente alla materia e al metodo della ricerca scientifica nella quale I'autore
e competente; 3) se si esibiscono le prove di quanto si afferma (o prove empiriche, o
calcoli matematici, o deduzioni logiche). Ora, l'articolo in questione e firmato da un tale
(del quale non vale la pena di ripetere il nome) che si presenta come etologo
evoluzionista, e la sua tesi - che riguarda la morale e la religione - € giustificata da
ragioni derivate dallo studio del comportamento delle scimmie. Ora, il metodo specifico
dell'etologia (che & una scienza empirica, che applica ai fenomeni del comportamento
osservabile nel mondo animale le tecniche che I'antropologia culturale e la psicologia
sociale applicano ai fenomeni del comportamento osservabile degli essere umani)
esclude in partenza che si possa trattare di morale e di religione, che non sono realta
riducibili ai fenomeni del “comportamento osservabile” né degli uomini e tanto meno

delle bestie.

Posso fare un esempio: la psicologia della religione si avvale principalmente
dell'introspezione, il che significa che lo scienziato prende in considerazione innanzitutto
cio che egli, come uomo, scopre dentro se stesso: ed & evidente che il metodo
dellintrospezione non si applica ad alcuna ricerca sugli animali, perché gli scienziati, fino
a prova contaria, non sono delle bestie (e se lo fossero, non sarebbero certo capaci di
introspezione). Un altro esempio, gli studi piu numerosi e importanti sulla religione
realizzati negli ultimi cinquant’anni sono stati condotti da scienziati della scuola
fenomenologica: e questa scuola non adotta altro metodo che non sia la fenomenologia
della coscienza. Insomma, da nessun punto di vista scientifico una realta come la
religione puo essere affrontato scientificamente sulla sola base del rilevamento di
fenomeni del comportamento esteriore. Su questa base, come analizzare la
conversione? Come parlare della speranza? Come rilevare la «nostalgia del totalmene

Altro» della quale parlava Horckheimer?

Lo stesso dicasi della morale. Si tratta di una realta intrinsecamente collegata alla
razionalita, pertanto alla spiritualita dell'anima umana. La moralita consiste nella
percezione intellettiva dei propri doveri dei propri diritti nei rapporti con gli altri esseri
umani e poi anche in relazione con Dio (qui la morale diventa il presupposto della prassi
religiosa). Sono capaci di “senso morale” (che & una componente essenziale del “senso
comune”) non tutti gli uomini ma solo quelli che hanno in atto «l'uso di ragione», ossia
quelli che in un determinato momento - nel momento della scelta su che cosa fare -
sono «capaci di intendere e di volere». Ora, sia l'intendere che il volere sono atti
spirituali che appartengono all'interiorita della coscienza e che pertanto non possono in
alcun modo essere ridotti a cio che siriflette esteriormente e che pu0 essere notato da

un osservatore esterno: le azioni osservabili che derivano dalla liberta di una persona



sono solo alcune (e non le piu imporanti) delle conseguenze di una scelta interiore tra il
bene e il male, ossia tra il valore e il disvalore di un’azione che risultano evidenti a una
persona grazie al “lume” della sua ragione. Che poi io sia libero lo so solo io: & un fatto di

coscienza.

Nessun osservatore di fenomeni fisici (sia pure in campo psicologico o etologico) &
competente in materia e nessuno puo dirmi - con fondati motivi - che io sono o non
sono libero di scegliere tra i bene e il male. Da Aristotele fino a oggi, la storia della
filosofia & una continua e incontrovertibile conferma che l'esistenza della liberta (e della
conseguente responsabilita morale) € un dato dell’'esperienza interiore, € una certezza
immediata e indubitabile (per chi volesse approfondire questo argomento, rimando al
mio trattato, Filosofia del senso comune. Logica della scienza e della fede, Leonardo da
Vinci, Roma 2010). Non sono i filosofi a dimostrare che io sono libero: loro non possono

dimostrarlo, e io lo so benissimo da me, e questo mi basta.

La filosofia ¢ fatta da persone che gia sanno di esere liberi, e la loro riflessione
scientifica non fa che formalizzare in termini metafisici questa evidenza primaria. Cosi
come non sono gli scienziati che possono negare che io sia libero: se uno di loro (come
I'autore dell'articolo che ha provocato questo mio commento) mi dice che non sono
libero, io gli rispondo che sta dicendo una sciocchezza, che un vero scienziato non parla

di cio che esula dalla sua competenza.

Se poi, per difendersi con armi improprie, lo scienziato mi dice che ci sono filosofi che
negano la liberta, io gli rispondo che certamente ci sono: sono i materialisti, che
professano il determinismo, ma non sono in grado di provarlo; anzi, nel loro discorso si
contraddicono continuamente, giustificando la loro battaglia contro I'idea della liberta e
contro la morale con motivi morali, come succedeva i marxisti quando affermavano il
carattere di “sovrastruttura” della morale (la struttura di base dovrebbe essere
materiale, cioé 'economia) e poi analizzavano sempre i conflitti sociali in termini
moralistici, dividendo gli uomini in buoni e cattivi, denunciando lo «sfruttamento
delluomo da parte delluomo» ed esaltando la scelta a favore della giustizia sociale e la

«solidarieta rivoluzionaria».



