
mariologia

Tutti i pericoli della Corredenzione che vede solo

Staglianò

EDITORIALI 05_01_2026

Luisella 

Scrosati

Abbiamo sinceramente pensato che mons. Antonio Staglianò, inviando alla Redazione

de La Bussola Quotidiana la propria replica ad un mio precedente articolo, intendesse

intavolare un reale confronto sulla Nota dottrinale Mater populi fidelis e sul tema in

https://www.newdailycompass.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/non-allergia-alla-corredentrice-ma-fedelta-allunico-redentore
https://lanuovabq.it/it/leggere-stagliano-per-capire-lallergia-alla-corredentrice


questione legato al titolo mariano di Corredentrice ed alla verità teologica che esso

sottende.

Dobbiamo invece constatare che le cose non stanno così, dal momento che il Presidente

della Pontificia Academia Theologica, in un recente articolo pubblicato dal quotidiano 

Avvenire, si posiziona sui soliti luoghi comuni circa presunti pericoli nel chiamare Maria

“Corredentrice”, senza scomodarsi di prendere in seria considerazione le numerose

argomentazioni teologiche e pastorali in favore non solo della appropriatezza di questo

titolo, ma anche e soprattutto della dottrina della partecipazione di Maria alla

redenzione, sia oggettiva che soggettiva.

Spiace constatare che mons. Staglianò ricorra di fatto allo stesso metodo della 

Nota dottrinale: ignorare i solidi e fondati argomenti a favore della corredenzione,

presenti anche nel Magistero ordinario, e inondare il testo con le solite inconsistenti

difficoltà, spacciando poi questa consapevole scelta minimalista come una posizione

prudenziale. L’articolo purtroppo manifesta anche la volontà di evitare il confronto con

coloro che, se fossero stati consultati, avrebbero portato la Nota vaticana a conclusioni

diverse: non è un mistero che i grandi assenti nella stesura e nella presentazione del

documento siano proprio i mariologi, alcuni dei quali hanno al contrario espresso

posizioni di riserva e di critica (vedi qui e qui). Queste analogie relative al modus operandi

degli estensori di Mater populi fidelis e di mons. Staglianò fanno sorgere il sospetto che

dietro la Nota del Dicastero per la Dottrina della Fede possa esserci proprio la mano

dello stesso Staglianò, l’unico che praticamente continua a difenderla a spada tratta,

nonostante le evidenze contrarie che mostrano la triste realtà di un documento

disonesto nel metodo, mediocre nel contenuto e raffazzonato nella forma.

«Il rischio insito nel titolo di “Corredentrice”», spiega mons. Staglianò, «è quello di

delineare, anche solo implicitamente, un percorso di salvezza parallelo a quello rivelato

da Cristo. In questa prospettiva, l’opera di Gesù, che ha svelato il volto del Padre

misericordioso, verrebbe tacitamente considerata come non pienamente sufficiente, o

come avente a che fare con una giustizia divina che, da sola, limita la portata della

misericordia. Ecco allora che l’intercessione di Maria, trasformata in “Corredentrice”,

rischierebbe di essere vista come un accesso a una misericordia più grande e più

accessibile, quasi alternativa a quella di un Dio la cui giustizia ne condizionerebbe

l’amore».

Che il rischio paventato di contrapposizione tra la misericordia di Maria e la 

giustizia di Cristo – rischio per altro che potrebbe riguardare una porzione

decisamente esigua e marginale dei fedeli cattolici e che certamente non costituisce uno

https://www.avvenire.it/idee-e-commenti/il-no-al-titolo-di-corredentrice-perche-maria-ci-conduce-a-cristo_102699
https://lanuovabq.it/it/corredentrice-il-teologo-perrella-stronca-la-nota-di-fernandez
https://lanuovabq.it/it/maria-corredentrice-tutti-gli-errori-della-nota-vaticana


dei problemi principali del nostro tempo – sia legato al titolo di Corredentrice è una

fantasia di mons. Staglianò. Se il problema sussiste, esso si palesa ovunque si constati

una devozione distorta alla Madonna in generale, e non alla Corredentrice in specifico.

Quali dati fornisce il Presidente della Pontificia Accademia di Teologia per supportare la

sua affermazione? Nessuno. Ricorrere a Maria Santissima per evitare il presunto volto

severo di Cristo può verificarsi anche nei confronti della devozione alla Madonna di

Pompei, all’Ausiliatrice, all’Immacolata e persino alla Madre di Dio. Cosa dovrebbe fare

allora la Santa Sede? Pubblicare una Nota in cui si proibisce di ricorrere alla Madonna?

La validità dell’argomento “del rischio” di mons. Staglianò richiederebbe poi di 

essere provata dalla possibilità di generalizzare il criterio che egli utilizza; si dovrebbe

poter verificare che, anche in altre situazioni ove vi sia la presenza di un eventuale

rischio di incomprensione, si sia optato per bloccare lo sviluppo teologico e un’eventuale

definizione dogmatica. Ma se così fosse, dovremmo cancellare dalla Chiesa

praticamente tutti i dogmi. L’affermazione di tre Persone divine non corre forse il rischio

di minare la verità dell’esistenza dell’unico Dio? Non è forse quello che, ancora oggi, ci

rimproverano Ebrei e Musulmani? L’affermazione che il Papa è capo della Chiesa non

mette forse a rischio la verità che lo è Cristo? E non è quello che ci rimproverano gli

Ortodossi? La dichiarazione dogmatica dell’Immacolata non corre forse il rischio di

pensare che Maria non abbia avuto bisogno della salvezza di Cristo? Non è forse

l’obiezione che continuano a muoverci i Protestanti? Dal momento che l’applicazione del

criterio di mons. Staglianò condurrebbe semplicemente all’azzeramento della dottrina

cattolica, tale criterio non può essere considerato valido.

Quanto «al percorso di salvezza parallelo», facciamo notare che né il titolo né la

dottrina sottostante favoriscono questo rischio: il titolo, in virtù del prefisso “co-”,

esclude esplicitamente l’idea di un parallelismo, precisamente per il fatto che Maria ci ha

redenti con Cristo, unico Redentore, e non indipendentemente da Lui; l’idea di una co-

redenzione evoca costitutivamente una cooperazione con qualcuno, non un’attività

parallela e indipendente. L’accusa la si potrebbe semmai rivolgere al titolo di

“Redentrice”, che pure è stato utilizzato nella storia della Chiesa, senza che venissero

sollevati problemi pretestuosi. La dottrina, poi, è fin troppo chiara nel sottolineare che

ciò che Maria è lo riceve dal suo Figlio e lo esercita in unione e in subordinazione a Lui.

Mons. Staglianò incappa in un altro errore pretestuoso e grossolano: «Presentare

Maria come “Corredentrice” implica, anche solo semanticamente, che l’opera di Cristo

sia in qualche modo incompleta o necessiti di un complemento umano. Si insinua così

l’idea di una seconda fonte di redenzione, che affianca e in qualche modo “integra” la



prima, minando l’unicità dell’evento salvifico». Seguendo questo principio, dovremmo

censurare nientemeno che San Paolo, il quale non si fa troppi problemi nel manifestare

la propria intima gioia nella sofferenza, perché può così completare nella sua carne

«quello che manca ai patimenti di Cristo» (Col 1, 24).

Si potrebbe chiudere qui la questione, ma c’è dell’altro. La singolare

partecipazione di Maria alla redenzione non è mai stata intesa come un complemento

umano ad un’opera umano-divina incompleta, ma, al contrario, come la

sovrabbondanza dell’opera di Cristo, che ha reso capace la Vergine di partecipare in

modo attivo e immediato alla sua opera. La corredenzione di Maria si rivela, al contrario

di come scrive Staglianò, come la più sublime esaltazione della potenza di Cristo Signore

e dell’eccedenza della sua opera, del subisso della sua misericordia nel voler associare a

Sé, per puro amore, una Madre immacolata nell’opera della redenzione, rendendola

capace di meritare, insieme con Lui, la nostra salvezza. La corredenzione non insinua

alcuna “integrazione”, ma una cooperazione suscitata e sostenuta dallo stesso Cristo.

Alla fine del suo articolo, si comprende come la posizione di Staglianò, anche in

questo identica a quella espressa dalla Nota dottrinale, non sia affatto motivata dai

possibili rischi di una comprensione distorta della corredenzione di Maria, ma nasca da

una riduttiva e insufficiente considerazione di Maria Santissima, intesa solo nella sua

dimensione di «perfetta discepola che ci indica l’unico Redentore», «icona luminosa della

creatura che, piena di grazia, si fida totalmente dell’unico Dio-Amore». Ma questa

impostazione, diciamolo apertamente, fa precipitare l’insegnamento della Chiesa su

Maria nell’angusto orizzonte protestante, azzerando quanto il Magistero, soprattutto nel

Novecento, Lumen Gentium inclusa, ha insegnato circa la sua persona e la sua singolare,

attiva e immediata partecipazione all’opera della redenzione.

Di positivo, in ogni intervento di mons. Staglianò, c’è la conferma sempre più evidente

di quanto poco spessore teologico si rilevi nelle ragioni di chi si oppone alla

corredenzione.

 


