
IL BELLO DELLA LITURGIA

Trinità, la teologia in forma di affresco

CULTURA 15_06_2019

Margherita 

del Castillo

Masaccio, Trinità, Firenze – Basilica di Santa Maria Novella

 

Gloria al Padre e al Figlio e allo Spirito Santo, a Dio, che è, che era e che viene. (Ap 1,8)

https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/margherita-del-castillo
/it/margherita-del-castillo
/it/margherita-del-castillo


Tommaso di ser Giovanni di Simone Guidi, detto Maso e quindi, alla maniera

toscana, Masaccio, nacque in Valdarno nel 1401. Visse solo ventisette anni, abbastanza,

comunque, per dimostrare ai contemporanei, e quindi ai posteri, la carica rivoluzionaria

della sua pittura.  Con Donatello e Brunelleschi, è considerato fondatore

dell’Umanesimo artistico che per lui, a detta del sacerdote e studioso Thimoty Verdon,

rappresentò uno strumento inequivocabile di comunicazione della fede in Cristo.

Nel centro di cultura domenicana fiorentino per antonomasia, la basilica di Santa

Maria Novella, lungo la navata sinistra, all’altezza della terza campata, si conserva

l’affresco che Masaccio realizzò supportato, molto probabilmente, dalla collaborazione

di un teologo del convento. Rappresenta la Trinità, tema molto caro ai domenicani,

come lascia intendere anche la posizione di tutto rilievo, all’interno della chiesa, di

questa straordinaria pittura. È annoverato tra i capolavori del maestro ed è, comunque,

l’ultima sua opera conosciuta.

Tra le tante iconografie del dogma cristiano, Masaccio scelse quella del Trono di

Grazia, in cui il Padre Eterno sorregge davanti a Sé la croce del Figlio, mentre lo Spirito

Santo compare sotto forma di colomba. L’immagine, divenuta poi un vero e proprio

canone, era già diffusa nell’arte sacra europea, avendola voluta, nel XII secolo, l’abate di

Saint Denis, Suger, per una vetrata della basilica francese. Masaccio fu il primo, però, a

riprodurla su scala monumentale, inserendola nel contesto estremamente realistico di

una cappella dipinta, perfettamente scorciata.  

Sotto una volta a lacunari rossi e blu si sviluppa una complessa composizione da

leggersi partendo dal basso dove, sopra un sarcofago corredato di scheletro, si legge “

io fui già quel che voi siete e quel ch’io sono voi ancor sarete”. L’allusione è alla fugacità

della vita e delle cose terrene ma il sepolcro rimanda anche al fatto che Cristo fu

crocefisso sulla tomba di Adamo per salvare dal peccato l’umanità.

Inginocchiati dinanzi alla soglia della cappella i due committenti, non meglio

identificati, rappresentano la preghiera, attitudine che introduce alla dimensione del

sacro di cui Maria e Giovanni, in piedi sotto la croce come nei Calvari dolenti, sono i

primi eletti testimoni. La Vergine, lo sguardo impassibile, con un semplice ma concreto

gesto della mano mostra al mondo il Figlio, invitandoci a contemplare il misterioso

dogma.

La figura del Padre, nelle vesti di un anziano uomo con la barba bianca, si staglia sul

fondale prospettico. La Sua aureola sfiora la volta, facendolo apparire ancor più



imponente. L’espressione del viso è severa e le braccia, spalancate, sorreggono il legno

sacro sopra cui si alza in volo la colomba dello Spirito.

Fulcro di questo affresco rivoluzionario, per iconografia e novità prospettica, è il

Cristo che nello schema geometrico piramidale perfetto ideato da Masaccio, il cui vertice

è Dio, rappresenta il punto di unione tra il divino e l’umanità. Come a dire che senza di

Lui non ci sarebbe, per l’uomo, possibilità di salvezza.

Il pittore riesce magistralmente a tradurre in colori le parole del Vangelo di

Giovanni:

“Ho fatto conoscere il tuo nome agli uomini che mi hai dato dal mondo. Erano tuoi e li hai 

dati a me ed essi hanno osservato la tua parola. Ora essi sanno che tutte le cose che mi hai 

dato vengono da te, perché le parole che hai dato a me io le ho date a loro; essi le hanno 

accolte e sanno veramente che sono uscito da te e hanno creduto che tu mi hai mandato. (…) 

Padre Santo, custodisci nel tuo nome coloro che mi hai dato, perché siano una cosa sola, 

come noi”.


