*
BUSSOLA(?)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 184 - La trascrizione

Signore e da la vita - 1l testo del video

Luisella
Scrosati


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Continuiamo le catechesi sullo Spirito Santo. abbiamo visto i titoli che si
attribuiscono allo Spirito Santo e, piu in generale, abbiamo considerato che cosa € un
titolo in riferimento alle persone della Santissima Trinita. Per quanto riguarda lo Spirito
Santo, abbiamo detto che i titoli propri, in virtu del tipo di processione che lo Spirito

Santo ha nella Trinita, sono quelli di Amore e Dono.

Oggi vediamo invece le attribuzioni che si danno allo Spirito Santo, traendole da
fonti solide della nostra fede, in primis il Credo, dove noi diciamo: «Credo nello Spirito
Santo, che e Signore e da la vita», Déminum et Vivificdntem. Sono due attributi che
applichiamo allo Spirito Santo. Ancora, lo chiamiamo Creatore: pensiamo al famoso e
bellissimo inno che si utilizza soprattutto nell’'Ufficio di Pentecoste, ma che in generale e
una preghiera comune nella Chiesa, ossia il Veni, Credtor Spiritus. Dunque allo Spirito

Santo si attribuisce anche l'attributo di Creatore.

Prima di entrare in questo tema, & necessaria una premessa. Se riflettete su
quello che ho appena detto, dovrebbe sorgervi una domanda: che differenza c'é tra il
titolo e l'attribuzione? E la stessa cosa dire che il titolo dello Spirito Santo & Amore e
Dono e dire che lo Spirito Santo e Signore, Creatore, Vivificatore? No, non é la stessa
cosa. Facciamo un velocissimo passo indietro. Abbiamo visto che cio che distingue tra
loro le persone della Trinita e la relazione, cioé la relazione di opposizione tra le
persone. Questo tipo di relazione nasce evidentemente dalla processione: il Padre ¢ il
principio che non procede da nulla; il Figlio, invece, & Colui che procede dal Padre per
atto intellettivo e questa processione e chiamata propriamente generazione; lo Spirito

Santo procede dal Padre e dal Figlio con atto volitivo.

Queste distinzioni danno origine alla diversita dei titoli. Quindi, i titoli hanno a che
fare con le proprieta delle persone, si tratta cioé di qualcosa che contraddistingue le
persone all'interno della Santissima Trinita. E dunque, abbiamo la processione, la
proprieta di una data persona della Santissima Trinita - ad esempio la proprieta del
Figlio € quella di essere generato dal Padre e di spirare lo Spirito insieme al Padre -, e
poi abbiamo i titoli che identificano queste proprieta. Abbiamo visto, nel caso del Figlio, i

titoli di Verbo e Immagine; e nel caso dello Spirito Santo i titoli di Amore e Dono.

Quando pero parliamo di Signore, Creatore, Vivificatore, non si tratta di qualche
cosa che propriamente possiamo attribuire allo Spirito Santo: in che senso? Nel senso

che noi possiamo, anzi dobbiamo affermare che il Padre e il Figlio sono Creatori, sono
Signori e anche loro sono datori di vita; in queste attribuzioni non c'e qualche cosa che

le riferisce alla proprieta di quella persona divina specifica. Invece, sono attribuzioni che


https://lanuovabq.it/it/amore-e-dono-il-testo-del-video

appartengono alla divinita, all'essenza di Dio, non a qualcosa di specifico della persona

divina, bensi a Dio, in quanto uno.

Tuttavia, si attribuisce a una data persona divina qualche cosa - che pure
accomuna anche le altre due - “per appropriazione”, come si dice tecnicamente. Cosa
vuol dire? Vuol dire che io considero una qualita come comune a tutte e tre le persone
in quanto appartenente alla divinita - come il fatto di essere Signore: Signore ¢ il Padre,
Signore € il Figlio, Signore & lo Spirito Santo -, e tuttavia la attribuisco in particolare a
una persona senza negarla evidentemente alle altre e senza ritenere che questa
attribuzione sia qualche cosa che esprime, come il titolo, la peculiarita, la proprieta di

quella persona.

Uno potrebbe chiedere: “Ma perché esistono queste attribuzioni se non hanno
un fondamento?". Perché si parla di appropriazione? Perché sono importanti le
appropriazioni? Perché la Trinita, il mistero della Trinita eccede la capacita conoscitiva
dell'uomo, evidentemente. La eccede in sé stessa, perché sappiamo che abbiamo
bisogno dell'annuncio della Rivelazione e del dono della fede per sapere che Dio & uno e
trino; ma la eccede anche riguardo alla comprensione dei risvolti di questa verita: &
qualche cosa di veramente grande, di eccedente la ragione umana, anche se illuminata
dalla fede. Ma le attribuzioni ci aiutano a penetrare il mistero, o meglio ad avvicinarlo,
cioé ad awvicinare ciascuna delle persone della Trinita in un modo piu intimo, piu
prossimo, con ragioni di convenienza. Torna questa parolina “magica”, che abbiamo
trovato tante volte nei testi di san Tommaso, e che qui € ancora piu pertinente. Cosa
vuol dire? Vuol dire che quando noi diciamo per esempio che lo Spirito & Creatore non &
una evidenza, non € neanche una dimostrazione, € qualche cosa che affermiamo con
ragioni di convenienza. Qual € il principio di una corretta appropriazione e quindi il
principio della corretta applicazione di questa ragione di convenienza? E una certa
somiglianza, una certa affinita di quell'attributo con la proprieta di quella persona, per

cui le si attribuisce per convenienza un certo attributo.

Facciamo degli esempi. Noi sappiamo che la proprieta del Padre e quella di essere
principio senza principio. Il Figlio e lo Spirito Santo non sono un principio senza
principio, perché il Figlio & generato e lo Spirito Santo procede; invece, il Padre &
principio senza principio, € il principio da cui procedono le altre due persone della
Trinita. Per questa proprieta della sua persona che lo distingue dalle altre, noi gli
attribuiamo l'attributo di “potenza”. In realta anche il Figlio e lo Spirito Santo sono
potenza, in quanto Dio & potenza, ma allinterno della Trinita si attribuisce al Padre, per

maggiore affinita alle sue proprieta, I'essere potenza, senza negarlo delle altre persone



divine.

Noi diciamo che il Figlio & Sapienza, ma & chiaro che anche il Padre e lo Spirito
Santo sono Sapienza, perché Dio e Sapienza. Ma attribuiamo questo attributo in modo
piu conveniente al Figlio, perché Lui procede dal Padre come Verbo; ricordate che il
Padre pensa, dice e cosi genera il Verbo. Essendo il Figlio Colui che procede nell'ordine
intellettivo, I'attributo di Sapienza gli conviene in modo piu affine che non alle altre due

persone divine, che pure sono Sapienza in quanto Dio, perché Dio é Sapienza.

Allo Spirito Santo si attribuisce anche la Bonta, ma é evidente che anche il
Padre e il Figlio sono la Bonta, perché Dio & il Buono, Dio € la Bonta. E tuttavia lo si
attribuisce con piu convenienza, conveniénter, allo Spirito Santo, perché procede dall'atto
volitivo. Essendo il bene il fine della volonta, essendo lo Spirito Santo il frutto dell'atto
volitivo del Padre e del Figlio, ecco che gli si addice in modo piu conveniente la Bonta.
Questa € la grande premessa fondamentale per capire perché allo Spirito Santo
vengono attribuite, con maggiore convenienza, le qualita di Creatore, Signore e Datore
di vita. Questo ¢ il tema. Questa premessa era necessaria per capire la distinzione tra

titolo, attributo, proprieta.

Andiamo a vedere che cosa ci dice san Tommaso al riguardo, attingendo stavolta
non alla Summa Theologice, bensi alla Summa contra Gentiles. E una scelta mia perché
nellimmensa opera di Tommaso ci sono tantissimi testi utili, ma nella Summa contra
Gentiles mi pare che il tema sia piu sistematizzato e soprattutto ci aiuta a capire, a
spiegare l'attribuzione di Signore e di Datore di vita che troviamo nel Credo, come anche

quello di Creatore che troviamo nel Veni, Credtor e non solo.

Nella Summa contra Gentiles, al capitolo 20, san Tommaso desume degli attributi
dalle Scritture. E cerca di spiegare perché questi attributi, che le Scritture danno allo
Spirito Santo, effettivamente convengono, rispondono al principio di convenienza a cui
abbiamo accennato. La prima riflessione che san Tommaso fa in questo testo riguarda il
Salmo 103, dove si dice: «<Manda il tuo Spirito e tutto sara creato, rinnoverai la faccia
della terra» (Sal 103, 30). Un versetto molto noto, molto conosciuto, che si utilizza anche
nell'Ufficio delle Ore e nella liturgia dello Spirito Santo: Emitte Spiritum tuum et creabu

ntur, et renovdbis fdaciem terrce.

Ora, questo passo, «manda il tuo Spirito e tutto sara creato», vuol dire attribuire
allo Spirito in particolare la qualita di Creatore. E san Tommaso dice: «L'amore con cui
Dio ama la sua propria bonta ¢ la causa della creazione delle cose. Ora, lo Spirito Santo

procede come I'amore col quale Dio ama sé stesso. Dunque, lo Spirito Santo € il



principio della creazione delle cose». Riassumiamo. La scorsa volta abbiamo visto che
Dio ama ed ecco lo Spirito Santo; ciog, Dio vuole, con un atto d'amore, e lo Spirito Santo
viene spirato con questo atto d'amore. Lo Spirito Santo, ci dice Tommaso, «procede
come I'amore col quale Dio ama sé stesso». Dall'altra parte, sappiamo che anche la
creazione non e altro che un atto d'amore. Dunque, notate questa affinita: lo Spirito
Santo viene fuori da un atto d'amore, intratrinitario, eterno, non quindi per creazione,
non secondo un prima e un poi. La creazione esce da un atto d'amore di Dio, ma questa
volta con un prima e un poi; quindi non ¢ la stessa cosa dell'atto d'amore da cui viene
fuori lo Spirito Santo. E tuttavia c’'e un'affinita e per questa ragione lo Spirito Santo &

detto Creatore, precisamente perché 'amore e principio di tutta la creazione.

In secondo luogo, noi troviamo che lo Spirito Santo, in un testo della Scrittura, & inteso
anche come principio in qualche modo del movimento, ma non semplicemente del
movimento locale, bensi del divenire, dell'inizio per cui le cose divengono, iniziano a
divenire. Il riferimento € a Genesi 1, 2 dove troviamo che lo Spirito Santo si libra sulle
acque, quasi in una sorta di incubazione. Questo testo, ci dice san Tommaso, indica in
qualche modo lo Spirito Santo come principio del movimento, del divenire. Ricordate
che la creazione ¢ coestensiva al movimento, al divenire: dove c'@ movimento, dove c'e
divenire, dove c'@ mutazione sotto diversi aspetti - temporale, spaziale, della nostra
natura (non nel senso che cambiamo la natura, ma essa conosce uno sviluppo,

dall'embrione al feto, poi nasciamo, eccetera) - c'é creazione.

Dice Tommaso: «Lo Spirito Santo procede come amore. E 'amore & dotato di un certo
impulso e movimento». Che cos'@ 'amore? E il tendere della volonta verso: 'amore &
impulso, 'amore € movimento, mentre I'atto intellettivo non & un “uscire da sé”, quanto
piuttosto un permettere alla realta di “entrare in sé”. «Bisogna quindi attribuire
propriamente allo Spirito Santo il movimento che Dio comunica alle cose. Secondo
sant’/Agostino, per “acque” [il riferimento & al cap. 1 della Genesi] qui si deve intendere la
materia prima sulla quale si dice che lo Spirito del Signore si librava non come soggetto
al moto, ma come principio del movimento». Lo Spirito Santo si libra sulle acque e da a
loro il movimento, per cui esse iniziano in qualche modo il processo caratteristico della
creazione che € il movimento. Perché si attribuisce questo allo Spirito Santo? Perché
essendo Colui che procede dall'atto volitivo, dunque dalllamore, come amore, indica

tensione, movimento, il tendere a.

Ancora, possiamo dire che l'altro attributo dello Spirito Santo, cioé I'essere Vivificatore,
lo ritroviamo in questo: I'essere movimento & cio che da vita: dove c'e vita, c'e

movimento e dunque qui si vede meglio I'aspetto dell'essere il Vivificatore; nel governo,



invece, che pure ha a che fare chiaramente con la vita, si vede maggiormente il suo
essere Signore. Vediamo perché. Spiega Tommaso: «Il governo delle cose da parte di Dio
bisogna concepirlo come un certo impulso con cui lui dirige e mette in movimento tutti
gli esseri verso il loro fine. Quindi, se I'impulso e la mozione a causa dellamore spettano
allo Spirito Santo, conviene attribuirgli il governo e lo sviluppo degli esseri». Quindi, non
solo il movimento, I'impulso, la vita, ma anche la conduzione di questa vita verso il suo
fine, da cui il governo appunto e il titolo di Signore. Il testo scritturistico che san
Tommaso chiama a supporto € il Salmo 142, 10: «Il tuo spirito buono mi conduce per la

retta via», a indicare questo “ruolo” dello Spirito Santo.

Dunque, abbiamo visto il suo essere Creatore, il suo essere principio del
movimento, e quindi datore di vita, e il suo essere Signore che governa la creazione,
conducendola al suo fine. San Tommaso, sempre in questo testo nel cap. 20 della
Summa contra Gentiles, conclude dicendo: «E soprattutto il movimento che esprime la
vita. Se dunque a causa dell'amore I'impulso e il movimento appartengono allo Spirito
Santo conviene attribuirgli la vita». E poi cita tutta una serie di testi che confermano
questo, per esempio il Vangelo di san Giovanni al cap. 6, 63, in cui dice: «E lo Spirito che
da la vitaw, vivificante. Ezechiele 37, 6 afferma: «Vi daro lo Spirito e vivrete», dunque
ancora c'e il legame tra Spirito e vita. Poi, il testo che abbiamo gia citato: «Manda il tuo
Spirito e tutto sara creato». Dunque, la creazione e anche il principio della vita. Nel
Credo, ricorda Tommaso, confessiamo lo Spirito che «da la vita». «Cid concorda d'altra
parte col nome stesso di Spirito: soffio. E il soffio vitale diffuso dal principio in tutte le

membra che assicura la vita fisica degli esseri viventi».

Dunque, questo testo di san Tommaso ha la virtu di condensare i tre grandi attributi
che noi diamo allo Spirito Santo, cioe il fatto di essere Creatore, di essere Signore, come
diciamo nel Credo, e di essere Vivificatore. Questi attributi, evidentemente, non sono gli
unici, ma sono quelli che troviamo in questi testi particolarmente importanti, fondativi e
che ci fanno capire bene questa dinamica delle attribuzioni. E la dinamica delle
attribuzioni non € uno “sport” che si fa per piacere, ma € in grado di illuminare
maggiormente la persona della Trinita a cui si attribuisce un dato attributo. Qui
comprendiamo, come dice Tommaso, il ruolo dello Spirito Santo all'interno della
creazione, cioe quello di essere in fondo il Creatore in quanto principio del movimento,
quindi principio della vita, e governatore della creazione, Signore della creazione, in
quanto la conduce al suo fine. Dio in quanto tale & Creatore, Signore, Vivificatore, ma in
particolare si attribuiscono questi attributi allo Spirito Santo in ragione della maggiore
affinita con cid che e lo Spirito Santo nella Trinita, per la maggiore affinita con la sua

processione in quanto amore nella Trinita; amore dice movimento, amore dice tensione



verso, amore dice vita, amore dice custodia.

Vedete come pian piano stiamo entrando nel mistero della terza Persona della
Santissima Trinita, che qualche volta sembra un po’ piu “enigmatica”. In realta, proprio
grazie anche ai titoli e alle attribuzioni, possiamo conoscere meglio lo Spirito Santo.
Proseguiremo nell'approfondimento dello Spirito Santo anche vedendo la sua
particolare azione nei confronti non solo della creazione in generale, ma anche di noi
uomini. Vedremo bene, per esempio, cosa comporta per noi uomini il suo essere Amore

e Dono, che sono i due titoli che abbiamo visto la scorsa volta.



