LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

IL DUELLO/13

Sant'Agostino, la presenza assente nel viaggio di

Dante

Giovanni

Fighera

Sant’/Agostino, uno dei piu importanti padri della Chiesa, grande scrittore, filosofo,

autore, tra le altre opere, delle Confessioni e del De civitate Dei, non compare come

personaggio, descritto o in dialogo con Dante viator, ma viene solo nominato. Dante non


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

ha dedicato a sant’/Agostino un luogo privilegiato, come per san Francesco, san
Domenico, san Benedetto e tanti altri. Non gli ha riservato un ruolo nel suo viaggio in
Paradiso, non ha avuto modo di discorrere con lui o di descriverlo, non I'ha fatto

diventare personaggio parlante del suo viaggio.

Qual é allora I'importanza di sant’Agostino nella vita e nell'opera di Dante? Nel
quarto Cielo del Sole (canto X) il nome di sant’/Agostino viene solo nominato in

riferimento a Paolo Orosio:

Ne l'altra piccioletta luce ride
quello avvocato de’ tempi cristiani
del cui latino Augustin si provide.

San Tommaso sta presentando alcune anime di sapienti e filosofi medioevali tra cui
compare lo storico Paolo Orosio del V Secolo, autore dei Historiarum libri VIl adversus
Paganos, che Agostino cita nel De civitate Dei per sostenere la sua tesi. Ma il ruolo che
Dante riserva a sant’Agostino nella storia dell'umanita, della cultura e della Chiesa &

davvero irrilevante?

Per capirlo saliamo fino all'Empireo a contemplare la Candida Rosa ove sono
collocati tutti i santi. Su invito di San Bernardo, Dante innalza gli occhi e vede una
bellezza celestiale, circondata da «piu di mille angeli festanti». La bellezza della Madonna
e «letizia/ [...] ne li occhi a tutti li altri santi», cioe si riflette come letizia negli occhi dei
beati. L'ardore e il desiderio di san Bernardo sono tali che si comunicano a Dante che
sempre piu brama di guardare Maria. | santi appaiono finalmente con il loro volto e
I'immagine fisica, fulgidi e splendenti per la purezza che li contraddistingue, seduti su
troni. Al centro e nel punto piu alto dell'anfiteatro siede come in trono la Madonna, colei

che é stata strumento della redenzione del peccato originale.

In qualita di maestro san Bernardo presenta la disposizione dei santi nella Candida
Rosa. Ai piedi di Maria si trova Eva, colei che provoco la ferita del peccato originale. Sul
terzo ordine di gradini siedono Rachele e Beatrice. Dalla parte opposta della Rosa, allo
stesso livello di Maria, vediamo in ordine a partire dall'alto prima san Giovanni Battista, il
piu grande tra i nati da donna, descritto qui come ricolmo di Spirito Santo fin dall'utero
della madre e rimasto nel Limbo per due anni fino alla discesa di Cristo agli Inferi. Sul
secondo e sul terzo gradino si trovano rispettivamente san Francesco e san Benedetto: il
primo e descritto nel canto XI, il secondo nel canto XXII (multiplo di undici), collocati

rispettivamente a conclusione della prima e della seconda parte del Paradiso. La loro



disposizione nella Candida Rosa € un’ulteriore conferma dell'importanza notevole che
Dante attribuisce loro. In quarta posizione incontriamo sant’/Agostino. Questa
collocazione attesta che, anche se il santo non é divenuto personaggio che dialoga con
Dante viator, ha comunque un ruolo importante nella formazione culturale e religiosa

del del Sommo poeta.

Francescani, Benedettini, Domenicani e Agostiniani sono i pit importanti ordini
attivi all’epoca di Dante. Negli anni successivi alla morte di Beatrice (1290) Dante si
forma presso Santa Maria Novella, sede dei Domenicani, Santa Croce, sede dei
Francescani, dove si leggevano opere di Sant'Agostino e dei mistici (San Bernardo, Ugo e
Riccardo da san Vittore, S. Bonaventura) e la Scuola di Santo Spirito, sede degli
Agostiniani. Dante conosce bene il pensiero di sant’/Agostino. All'interno dei suoi versi
sono presenti richiami inaspettati ai testi del grande santo. Gia in apertura dell'lnferno,

quando Virgilio si presenta con un'agnizione
Nacqui sub lulio, ancor che fosse tardi,
e vissi @ Roma sotto ‘| buono Augusto
nel tempo de li déi falsi e bugiardi.
(Inferno 1, w. 70-72)

L'espressione «déi falsi e bugiardi» riprende «deos falsos fallacesque»

, libro 11). Nell'epoca medioevale i testi dei Padri della Chiesa e dei mistici erano
conosciuti bene, costituivano la base della cultura, a differenza di quanto accade
oggi. Un altro esempio di ripresa di sant’/Agostino é riscontrabile nel canto XXIV del
Purgatorio. Nella sesta balza dei golosi il poeta lucchese Bonagiunta Orbicciani da Lucca
riconosce la superiorita della poesia dantesca: «Ma di’ s'i’ veggio qui colui che fore/
trasse le nove rime cominciando/ “Donne ch’avete intelletto d'amore”». A questo punto
Dante sottolinea la genesi del suo atto poetico: lui prende appunti e annota nella mente
solo quando accade un incontro d'amore e poi esprime in versi quanto amore gli detta
nel cuore. Allora, preso da stupore, Bonagiunta puo finalmente affermare di aver colto
la differenza tra i versi della lirica siciliana (emblematicamente rappresentata dalla
figura del Notaro), della lirica siculo-toscana (stigmatizzata nel nome di Guittone
d'Arezzo) e del Dolce Stil Novo. La differenza e chiara e non complessa da definire per il
Bonagiunta: «Le vostre penne/ dietro al dittator sen vanno strette/ che della nostra

certo non avvenne».

Nelle Enarrationes in psalmos (al commento del salmo 21) sant’Agostino scrive:



«Vuoi vedere come sia il tuo amore? Osserva a che cosa ti spinge. Non vi esortiamo,
quindi, a non amare, ma a non amare il mondo, affinché possiate amare con liberta
Colui che ha creato il mondo. Un'anima irretita dall'amore terreno & come se avesse del
vischio nelle penne: non puo volare. Quando invece e pura da quegli affetti luridi che
I'attaccano al mondo, puo - per cosi dire- volare con ambedue le ali spiegate: le sue ali

sono libere da ogni impedimento».

Lo studioso Lino Pertile ha studiato la presenza dell'agostinismo nella Commedia
evidenziando come I'amore per la sintesi e la riflessione sulla natura del male
provengano in Dante proprio dal sant’/Agostino. Nel canto Il dell'Inferno Dante ha paura

di iniziare il viaggio:

E quale é quei che disviuol cio che volle
e per nuovi pensier cangia proposta

si che dal cominciar tutto si tolle»

Allo stesso modo nelle Confessioni (libro V) sant’Agostino scrive: «Il mio cuore era
spinto ora in una direzione, ora in direzione contraria». Influenze agostiniane si
avvertirebbero anche nella forte emotivita del Dante viator incline a passare dal dolore
alla gioia, nella veemenza delle invettive e degli improperi danteschi, nell'idea
dell'indispensabilita dellimpero romano per la pacificazione universale, nella tendenza a
ricavare esempi non solo dagli animali nobili, ma anche da quelli piu bassi come porci,

mosche, tafani, pulci (Confessioni, libro X, cap. XXXV).



