
il libro

Re Artù e i cavalieri della Tavola Rotonda, un

mito ancora attuale

CULTURA 06_09_2025

Fabio 

Piemonte

«La leggenda di Re Artù, nata in principio per celebrare una figura di condottiero

britanno che difende la propria terra dall’invasione degli stranieri sassoni, è diventata

nel Medioevo prima un mito per l’Inghilterra, simbolo della regalità e fiore della

https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/fabio-piemonte-1
/it/fabio-piemonte-1
/it/fabio-piemonte-1


cavalleria inglese, per poi assumere col tempo definitivamente la dimensione di un mito

universale». Così Paolo Gulisano - firma cara ai lettori de La Nuova Bussola - introduce il

tema del suo saggio dedicato a Re Artù e i cavalieri della Tavola Rotonda (Newton

Compton, pp. 218).

«Dentro il cerchio della Tavola Rotonda, sotto l’insegna della sacra spada 

Excalibur, nei giuramenti pronunciati dai cavalieri, nell’amore cortese promesso alla

propria dama, vive pulsante un’antica saggezza, un modello umano che nonostante

tutto continua a esercitare il suo eterno fascino. Si torna a Camelot, per attingervi forza

e valore per affrontare lo scontro coi mostri che popolano la realtà quotidiana». Nel ciclo

arturiano s’inserisce anche l’impresa della Cerca del Sacro Graal, uno dei miti fondanti

della civiltà occidentale ove, mediante il linguaggio del simbolo, tutta la parabola

esistenziale umana viene trasfigurata. Si tratta dunque di «sostenere prove e avventure

che hanno come primo scopo quello di cambiare chi l’affronta, e quindi quello di

ripristinare un ordine naturale violato, di sanare le ferite inferte, di riportare nel cosmo

l’armonia alterata, vincendo le tante seduzioni del male».

In uno scenario storico nel quale i Britanni vengono sconfitti dai Sassoni, anche

a causa della grave decadenza morale e religiosa, Artù incarna la figura «di un grande

sovrano, di un liberatore invitto, che un giorno sarebbe tornato. Artù è la speranza degli

sconfitti e, allo stesso tempo, è emblema della dignità e dell’onore di tutti i vinti della

storia, di coloro che sono stati piegati solo dalla forza di un avversario, ma che

conservano un cuore e una mente liberi».

La radice celtica del suo nome rimanda alla figura dell’orso, «simbolo del 

potere regale, che viene dalla forza e dal valore in combattimento»; mentre l’etimo

scozzese, ugualmente suggestivo, al termine art che significa roccia. L’autorevolezza del

sovrano matura soprattutto grazie al suo fedele mentore: «Artù e Merlino, il potere

spirituale e quello temporale, il guerriero e il druido, il re e il sacerdote, l’uno legato al

destino dell’altro, nonostante fin dagli inizi sia sempre Artù a essere debitore nei

confronti del mago, del suo aiuto, del suo consiglio».

L’Historia Regum Britanniae del monaco Goffredo di Monmouth del XII secolo è

una delle fonti principali del ciclo arturiano. Secondo la sua versione Merlino sarebbe

figlio di un demone. Eppure il mago è «la prova vivente dell’efficacia della grazia

cristiana: il suo concepimento, secondo alcune versioni del mito, era stato voluto dal

diavolo per generare una creatura più potente di tutti gli altri uomini, una sorta di

anticristo destinato a diffondere il male tra il genere umano. Ma la ragazza scelta per

ospitare nel suo grembo questo essere - una vicenda che ricorda quella

https://www.newtoncompton.com/libro/re-artu-e-i-cavalieri-della-tavola-rotonda


dell’incarnazione di Gesù Cristo - è una nobile gallese dal profondo e intenso senso

religioso, e resasi conto della sua gravidanza chiede la benedizione di un santo eremita

per quel figlio che porta in sé. Merlino viene consegnato a Cristo già nel suo stato

embrionale», osserva acutamente Gulisano.

Nella figura di Artù mito e leggenda s’intrecciano dunque costantemente. Di qui

il figlio di Uther Pendragon è l’unico a riuscire a estrarre Excalibur dalla roccia, ovvero

una spada piantata come una croce, per cui viene acclamato re e diviene in breve tempo

sovrano di tutti i popoli celtici delle isole britanniche. Goffredo ne fa quasi un precursore

di Carlo Magno, ossia il fondatore di un impero anche germanico di matrice cristiana,

sebbene egli preferisca regnare su Logres custodendo l’ordine e la pace ed esercitando

«la capacità di far crescere rende migliori gli uomini e la terra, la facoltà di far fruttificare

i talenti e le potenzialità» del suo popolo.

Alla corte di Camelot, archetipo di una Gerusalemme terrena costruita a

immagine di quella celeste, siedono accanto ad Artù tra i ventiquattro cavalieri intorno a

una tavola rotonda - che «assicura uguaglianza di rango a tutti» e segno di unità - anche

Lancillotto e Parsifal. Il primo è il cavaliere più valoroso, che pecca e tradisce la fiducia

del re, anche a causa della sua passione per Ginevra, ma sa chiedere perdono, per cui il

sovrano lo vuole al suo fianco nell’ultima battaglia; il secondo invece, preso dalla smania

di diventare cavaliere, soffoca le domande profonde del cuore e si rivela incapace di

riconoscere il Graal, ma è sempre pronto a ricominciare. Un vero cavaliere è chiamato a

coltivare le virtù cardinali, ma anche la magnanimità e la regalità nel servizio al

prossimo, rifuggendo anzitutto le tentazioni della superbia e della vanagloria. Tra i

princìpi base della cavalleria arturiana ci sono «non ricorrere mai alla forza senza un

giusto motivo; non abbassarsi mai all’assassinio e al tradimento; non negare

misericordia a chi ne avesse fatto richiesta; proteggere fanciulle e dame, in particolare le

vedove, facendone valere i diritti e senza mai farne oggetto della propria lussuria, e

infine non battersi mai per una causa ingiusta o per vantaggi personali».

Conducendo il lettore alla riscoperta dei valori del mondo cavalleresco tra

grandi imprese e fallimenti, fragilità ed eroismi, Gulisano ricorda così a ciascuno che è

chiamato ad incarnarli nella fedeltà alla propria missione al servizio del Re.

 


