LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

la giornata della bussola

- N

Quid est Veritas? La Verita @ una Persona

Giovanni
D'Ercole*

1.La testimonianza di Gesu in dialogo con Pilato.

Scrive san Paolo a Timoteo: “Al cospetto di Dio che da vita a tutte le cose e di Gesu Cristo
che ha dato la sua testimonianza davanti a Ponzio Pilato, ti scongiuro di conservare senza
macchia e irreprensibile il comandamento, fino alla manifestazione del Signore nostro Gesu

Cristo” (1Tm 6, 11-26). La testimonianza resa da Gesu davanti a Pilato concerne la


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/giovanni-dercole
/it/giovanni-dercole

domanda che Pilato gli pose: “Sei tu il re dei Giudei?”. Tutti i vangeli riferiscono
quest’incontro: Mt27,11-26 “Sei tu il re dei Giudei?” Gesu rispose: Tu lo dici”. Mc15,1-15
“Tu sei il re dei Giudei? Ed egli rispose: Tu lo dici” Lc23,1-7, 13-25: "Sei tu il re dei
Giudei?". Ed egli rispose. “Tu lo dici”. Tuttavia solamente in Gv19,1-16 il dialogo
prosegue sulla verita. Pilato gli disse: «<Dunque tu sei re?». Rispose Gesu: «Tu lo dici: io
sono re. Per questo io sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per dare
testimonianza alla verita. Chiunque é dalla verita, ascolta la mia voce». Gli dice Pilato: «
Che cos’e la verita?» (Gv 18,38 ss). Poiché questa parte del dialogo si trova solo nel
vangelo di Giovanni, qualche studioso azzarda ad affermare che si tratterebbe di un
dato storico inverosimile, presentando la massima autorita romana Ponzio Pilato, noto
per la sua crudelta nei confronti degli Ebrei, che fa da spola fuori e dentro il pretorio
almeno sei volte, fungendo da portavoce tra Gesu e i capi giudei. Fin dall'inizio invece
per la tradizione cristiana, si tratta d'uno degli eventi della vita di Gesu piu importanti ed
é storicamente ben fondato. Forse proprio per questo, in oltre duemila anni di storia
molti hanno dedicato la loro attenzione alla domanda che Pilato pose a Gesu di

Nazareth. Quid est veritas?

Accanto agli storici del cristianesimo, hanno mostrato interesse un gran
numero di vangeli apocrifi di autori di questi ultimi secoli. E un genere
sorprendentemente diffuso, nel quale la figura di Pilato gode di un grande successo: tra
questi autori basta citare Michail Bulgakov, Anatole France, Roger Caillois, Friedrich
Dirrenmatt e Karel Capek; in Italia scrittori cattolici, come Elena Bonora o Luigi Santucci,

e laici come Giorgio Linguaglossa e Lino Cascioli.

Ma perché Pilato affascina tanto? Di lui non si sa quasi nulla e i vangeli ne
restituiscono un ritratto ambivalente che ogni epoca cerca di reinterpretare nella
maniera ad essa piu congeniale. Pilato sembra avere caratteristiche affini alla sensibilita
dell'essere umano di ogni tempo, e soprattutto alluomo contemporaneo, e per questo

diventa l'icona a cui molti guardano ponendosi domande e cercando risposte.
2. La crisi dell'lmpero Romano

Pud aiutarci a meglio capire un rapido sguardo alla diffusa crisi e al disorientamento che
segnava ai tempi di Pilato la vita I'lmpero romano, dove si cominciava a sentire
fortemente 'abbandono e la perdita dei cinque valori principali della “romanita”
condensati nell'espressione “mos maiorum” e che ogni buon romano doveva possedere:

fides, pietas, majestas, virtus e gravitas.

1. La fides era la fede, il poter confidare sulla parola data senza contratti né



testimoni. Nel diritto romano questo valore rivestiva un ruolo cruciale e nel caso in cui
fosse stato tradito la persona lesa poteva intentare una causa per mancata lealta. |
Romani ritenevano che la fides abitasse nella mano destra - la mano dei giuramenti - ed
era rappresentata sulle monete con un paio di mani coperte. Da qui nacque il
giuramento nei tribunali imponendo la mano destra su un libro, civile o sacro. La dea
della buona fede era descritta come una vecchia donna, ma rappresentata sempre

come giovane.

2. La pietas era la devozione, la protezione e il rispetto dovuto agli déi, alla patria,
ai genitori, ai parenti e agli schiavi. Cicerone riteneva che la pietas fosse la giustizia verso
gli dei e, come tale, richiedeva un’accurata osservazione dei rituali per il sacrificio e una
corretta esecuzione ma anche la devozione e rettitudine interiore della persona. Livio
narra che la pietas era rappresentata spesso in forma umana, come una donna

accompagnata da una cicogna.

3. La majestas indicava la dignita dello stato come rappresentante del popolo,
valore poi trasferito allimperatore stesso. Da cio deriva il reato di “/lesa majestatis”,
ovvero un crimine verso lo stato per coloro che deturpavano opere pubbliche, o nei
confronti dell'imperatore o del senato romano. Questo valore aveva anche il significato
della grandezza di un popolo, cioe 'essere fieri di appartenere al popolo romano, come

il migliore perché superiore agli altri per civilta, cultura e costumi.

4. La virtus deriva dal termine latino vir (uomo) e comprendeva cio che costituiva
I'ideale del vero uomo/cittadino romano. Il poeta Lucilio riteneva che la virtus per un
uomo consistesse nel sapere cid che € bene e male e designava anche il valore in
battaglia dell'eroe e del guerriero. La virtus era tale solo se non messa al servizio dei
propri interessi, come la ricerca del potere. Questo valore era ereditario e i discendenti
di uomini virtuosi avevano l'onere di seguire le orme paterne e di dimostrare di esserne
degni. A partire dal | secolo a.c. la virtus non e piu una virtu che si trasmette di padre in
figlio ma puo essere ottenuta dal civis novum attraverso le sue gesta e quelle degli

antenati.

5. La gravitas corrispondeva al rispetto della tradizione, alla serieta, alla dignita e
all'autocontrollo. Questo contegno doveva essere dimostrato dal buon romano di fronte

a qualsiasi avversita.

*Perché crolld I'lmpero romano?
Se si considerano i conflitti di classe, le insurrezioni schiavistiche e le ribellioni delle

colonie di quel periodo, dovremmo dire che l'impero € crollato quando meno c'era da



aspettarselo. Dal punto di vista della lotta socio-politica, la resistenza delle classi
oppresse (se si escludono gli ebrei e i cristiani) era molto piu forte tra il Il sec. a.C. eil |

sec. d.C. che non nel lll e IV sec. d.C.

Se dovessimo pensare solo ai motivi endogeni dovremmo dire che l'impero &
caduto non quando era piu debole, ma quando sembrava piu forte (almeno in
apparenza). Sotto l'impero era perd aumentata a dismisura la corruzione, la decadenza
dei costumi, l'immoralita degli imperatori e 'abbandono dei valori della “romanita”, pur
restando fortissimo il potere politico, amministrativo e militare. Quindi non & crollato
solo perché i costumi erano corrotti anche se ne € una concausa principale. Peraltro,
non tutto l'impero crollo, ma solo la parte occidentale, piu sviluppata e piu corrotta e
immorale. La parte orientale dell'impero, ribattezzata nel nome di Cristo, sopravvisse
per altri mille anni. Il che puo forse indurci a credere che non tutto I'impero era uguale,
cioe che la debolezza (piu morale che politico-militare) della parte occidentale era
maggiore di quella della parte orientale. Uguale dappertutto era pero |'odioso
fiscalismo, la coscrizione militare, le leggi inique. Stranamente le regioni orientali
avrebbero avuto quindi motivi maggiori per distruggere le fondamenta dell'impero,
poiché erano senz'altro maggiormente vessate da Roma, eppure non crollo e il motivo
per cui questo non avvenne, ma addirittura la parte orientale sia sopravvissuta per altri

mille anni, non & mai stato sufficientemente spiegato dagli storici.
3. La decadenza dell'lmpero Romano e quella dell’'Occidente.

Limitandoci a considerare la decadenza del “polmone occidentale” dell'lmpero romano,
che oggi corrisponde al nostro Occidente (Giovanni Paolo Il auspicava e insistette
inascoltato che 'Occidente e I'Oriente tornassero a respirare a pieni polmoni insieme)
possiamo facilmente mettere in parallelo la Roma di quell'epoca con I'Occidente degli
ultimi secoli dove la perdita (o meglio il rigetto dei valori della romanita e delle radici
culturali e spirituali dell’'Europa) ha creato un vuoto riempito dalla conquista dei diritti
cosiddetti civili dando vita a una cultura sempre piu laica che si propone foriera dello
sviluppo dell'essere umano, eppure sempre piu capace di far emergere il suo volto

violento e prevaricatore.

Un elemento di contatto tra allora e la nostra epoca ¢ la secolarizzazione che
nell’'era romana attaccava la molteplicita degli dei dando vita a un permissivismo
tollerante e indifferente, il quale, pur ravvivato da inquietudini religiose, ingenerava
incredulita, lassismo e confusione. In questi ultimi secoli si pud trovare un parallelo nel

progressivo affievolirsi della vita dei cristiani con 'affermarsi di un permissivismo e



creativita incontrollati nella liturgia e nel culto, un percepibile smarrimento della
chiarezza dottrinale e il conseguente scadimento dell'etica e della morale. Tutto cio a
fronte del crescere di una visione dell'umanesimo concepito come affermazione
dell'autonomia dell'uomo che si fa dio di sé stesso non avendo bisogno di un Dio
creatore. Ma a dominare adesso, come allora, appare l'inquietudine di cui Pilato e
un‘icona: il suo atteggiamento nei confronti di Gesu oscilla tra ammirazione e
scetticismo, mentre nel suo agire si intrecciano ambiguamente bene e male, dubbio e
fede. Come allora, anche l'inquietudine delluomo moderno/contemporaneo cerca una

risposta per l'intrigante domanda: “Che cosa é la verita?”.

4. Di quale verita parliamo?

Che concetto di verita aveva in mente Pilato quando pose la domanda a Gesu? Per Pilato
Roma era l'unica garanzia di ragione per il mondo, mentre riteneva la Giudea terra
abitata dalla superstizione a causa delle novita religiose legate alla rivelazione biblica e
alla predicazione di Gesu. Andava crescendo il concetto di laicita che riteneva le religioni
mere illusioni, per cui ciascuno era libero di cercare conforto in esse, facendone tuttavia
un fatto privato, mentre a livello pubblico la liberta di pensiero restava il valore primario
da difendere. L'interesse per la religione non era pertanto perché fosse portatrice di
verita, ma perché era strumento di ascesi interiore o di controllo sociale: si ha cosi uno
slittamento dal criterio di verita a quello di validita. Pilato é l'intellettuale dubbioso, che si
aggrappa alla ragione perché inquieto nei confronti del divino; cerca di comprendere ma
non puo; vuole allontanare il pensiero di Gesu ma non ci riesce; intravvede qualcosa di
enorme e assurdo e ha paura; insomma intuisce senza capire. Tormentato, diviso tra
razionalita e inquietudine esistenziale, & spinto dalla curiosita verso cid che Pascal indica
come l'ultimo passo della ragione: riconoscere che c'e un’infinita di cose che la

sorpassano.

Come per Pilato, nella cultura dominante oggi la verita non si colloca
nell’ambito della certezza bensi in quello del dubbio e della ricerca. Non si tratta cioe
di un possesso pacifico, ma di un processo in continuo divenire. Cio implica di fatto
un'interminabile indecisione, in cui si riflette la difficolta di affidarsi a una fede, oppure si
sceglie di vivere il dubbio scientifico esprimendolo in un contraddittorio interno alla
propria coscienza con il risultato finale di considerare che tutto e relativo e incerto. Per
'uomo contemporaneo l'incertezza rende la conoscenza della verita un'avventura
personale che lo trasforma. Bisogna decidere di non accettare passivamente le

spiegazioni che vengono fornite sulle cause degli eventi, ed essere convinti che,



prendendo in mano la propria vita, non si deve piu aderire alla verita ma costruirla. E
poiché la ricerca della verita avviene nel profondo dell’'anima, il percorso dellindividuo
non pud mai pienamente prevedersi, né & valutabile dall'esterno: da qui, nonostante
tutto, resta aperta una finestra sulla speranza poiché senza sperare 'uomo impazzisce e

muore.

Ovvia la differenza tra la concezione della verita in Pilato e quella di Gesu: Per
Gesu la verita e certezza perché e verita assoluta, immutabile, eterna mentre per Pilato
I'unica verita di cui & certo & che non esiste la “vera verita”. Guardiamo a noi oggi: la
verita nell'odierna cultura é relativa agli uomini, alle situazioni e alla storia, mentre il
cristiano allora come oggi professa una sola verita, certa e reale. Oggi si assiste a
un‘arbitraria semplificazione che nasce dall'incapacita di sopportare la complessita e dal
punto di vista pratico implica una prepotente e spesso violenta affermazione del proprio
punto di vista, e chi fabbrica una verita nega tutte le altre verita. Ci si comporta come
un’azienda che produce materassi e il padrone/costruttore proibisce a tutti di utilizzare
e dormire su materassi realizzati da altri prima e dopo di lui. E limperio del pensiero
unico, sempre piu violento e intollerante perché in ultima analisi condizionato dalla

paural

Gesu non risponde alla domanda di Pilato: perché? Qualcuno pensa perché capisce
che il rappresentante dell'imperatore ritiene che non ci pud essere risposta, non crede
nella verita, e in ultima analisi nemmeno vorrebbe sapere cosa sia. Nella sua mente -
Pilato non é certamente uno sprovveduto - oscilla il dubbio: sono davanti a qualcuno
assolutamente straordinario e interessante da conoscere, oppure questuomo che si
proclama re é solo un ebreo esaltato, pazzo per giunta, che parla di verita a qualche ora

dal supplizio della croce?

Per Pilato, come per tanta cultura moderna/ contemporanea, cio che vale é la
concretezza del reale, contano i fatti nudi e crudi dell'esistenza terrena: si & nati per
morire, si invecchia, c'é chi sta bene e chi soffre: solo questa vita mi appartiene: carpe
diem! Non vale la pena perdere tempo a discutere sulla natura degli dei (scrivevano
alcuni autori latini e oggi riflettono filosofi contemporanei), ma & sempre bene agire
come se qualche dio esiste: non si sa mai! In definitiva la verita in senso assoluto € una
pura astrazione, un castello in aria, una mera parola e gli uomini non hanno bisogno di
parole, ma di cose concrete da toccare e consumare, una casa, una macchina, godersi
questa vista in qualsiasi modo possibile e soprattutto, possedere denaro, avere potere e
molti beni materiali per essere felici. Del resto, se fosse possibile raggiungere la verita,

probabilmente - forse si chiedeva allora Pilato - non sarebbe comunicabile e se pure



fosse comunicabile non sarebbe accettata.

Appare evidente una duplice contrapposizione tra la visione di Pilato e quella di
Cristo: per Gesu la verita e certezza, luce che rischiara le tenebre del dubbio e mette in
fuga la paura, verita unica metafisica e spirituale atta a cambiare la vita, mentre per
Pilato la verita & molteplice e soprattutto pragmatica. Per Gesu la certezza della verita
riguarda i fondamenti dell’'esistenza; a Pilato basta la verita relativa/incerta, concernente
eventi particolari ed € propedeutica all'azione, pragmatica: & vero cio che mi e utile o mi
piace che si faccia. Pilato cerca di evadere dai propri tormenti, ma non riesce a liberarsi
dalla preoccupazione di acquisire una conoscenza esatta degli avvenimenti pur
rifiutando di considerare la verita una direttiva astratta: «Ho sempre seguito gli ordini,
ma non perché fossero la verita. Verita era che ero stanco o assetato».[ K. Capek, I/ libro
degli apocrifi, cit., p. 77]. E Bulgakov, nel dialogo tra il Maestro e Margherita scrive:
“quando Pilato chiede: «Che cos'é la verita?», Gesu gli risponde: «La verita e che ti fa

male la testax.[ M. Bulgakov, Il maestro e Margherita, cit., p. 24)

Sono posizioni antitetiche: Pilato incarna coloro che ritengono un concetto di verita
relativo, parziale e frammentario; per lui la verita & analizzare, distinguere, separare
mentre sia nella prospettiva dell’Antico che del Nuovo Testamento la verita esige
certezza e tende a una visione sintetica. Pilato contrappone verita molteplici a una unica
verita: per lui esistono molteplici opinioni, e anche il divino pud avere volti diversi.
Sottolinea il ruolo del singolo nella ricerca della verita, e pone in secondo piano la
comunita e la tradizione. Infine tende a separare la ragione dall'emotivita, la pratica
dalle teorie astratte, il piano umano dal piano divino. In definitiva Pilato & portavoce di
una verita - o meglio di piu verita - decisamente con la ‘v minuscola, pur essendo talora
obbligati a misurarsi con una verita assoluta/realta ineludibile, non tanto a livello
filosofico, quanto sul piano della vita e dell’esperienza. Nell'epoca contemporanea molti
sono i ricercatori non cristiani che vedono la verita raggiungibile grazie all'incontro con
una persona fisica perché credono che la verita esiste e che ognuno ne puo essere
partecipe, sempre tuttavia in modo parziale. L'unico modo di arrivare alla verita diventa
I'incontro: non tra idee opposte, che non sempre sono conciliabili, ma tra persone. Non
Si puo fare sintesi tra “si” e “n0”, ma tra persone si puo, perché c'e piu verita nelle
persone che nelle parole; possono dirsi cose non vere, ma € possibile sempre
rintracciare pur modeste tracce di verita nell'anima /cuore di colui con cui ti poni in

ascolto/dialogo.

Per altri moderni ricercatori la verita é raggiungibile se la si identifica nella

bellezza; per altri la verita si trova in sé stessi e coincide con la propria realizzazione



interiore personale. Siamo sempre nellambito di una verita concreta e privata che non
da risposta all'incertezza e la apre piuttosto a nuovi sviluppi. In realta oggi alcuni stanno
facendo crollare il muro delle proprie relative certezze domandandosi se 'essere umano
abbia veramente bisogno di certezze dal momento che ogni certezza puo risultare un
inganno. E rispondono che non resta ad ognuno di noi che credere fino in fondo nella
“mia” incertezza, perché é frutto della “mia” esperienza personale: questa sarebbe la

sola verita possibile.

Altri pero obiettano: la verita non puo ridursi a un vago concetto astratto,
concerne invece l'esperienza di autoconoscenza e di dominio del proprio corpo
attraverso la meditazione e cresce in molti, in questi ultimi anni, la sete di quiete e di
mistero. Alcuni ne vanno in cerca sinceramente e la trovano nella preghiera e nella
liturgia, credono di raggiungerla attraverso l'esperienza spirituale personale,
nellincontro privilegiato con il divino: la verita diventa un’esperienza mistica. Finalmente
per i discepoli di Cristo la verita & lui stesso: Gesu di Nazareth, vero Dio e vero uomo e,
alla domanda: “Quid est Veritas? La risposta e: “ Vir qui adest”, “'uomo che sta davanti a

te”.

5. Quid est Veritas? Vir qui adest! La verita é Cristo

Gesu non risponde a Pilato: “La verita sono i0”, ma tace. Perché non lo fa, perché tace?
Difficile sapere perché, ma & sempre possibile e utile cercare. Quando Pilato attende la
risposta alla sua domanda “Che cos'e la verita?” ha davanti a sé Gesu e i loro sguardi
s'incontrano. Sono attimi, forse minuti di silenzio interminabili che ci permettono
d’inoltrarci nella nostra riflessione. Pilato guarda e scruta un volto segnato dal dolore
dallingiustizia umana, che lo fissa tacendo. Insiste nelle domande e non ha per risposta
che il silenzio. Gli nasce un travaglio interiore di curiosita e di paura e probabilmente Ia
domanda diventa: “Chi sei tu, Gesu?”. E se la domanda “Che cos'e la verita?” si trasforma
in “Chi & Gesu?”, la verita assume un volto preciso e il processo di conoscenza prende
corpo nel rapporto personale tra 'uomo e Dio. La risposta alla domanda “Cos'e la verita?
Quid est veritas? diventa “Vir qui adest”, "'uomo, che ti sta davanti”. E possibile per
ognuno di noi l'incontro della verita, un incontro a tutto tondo: con gli altri, con sé stessi
e con Dio. Un incontro che si attua sempre in una comunita tramite il dialogo e un
legame affettivo con testimoni che hanno incontrato la Verita, la quale ha sempre il
volto liberante della Bellezza e dellAmore. Scrive san Giovanni nella sua prima Lettera: “
Quello che abbiamo veduto e udito, noi lo annunciamo anche a voi, perché anche voi siate in
comunione con noi. E la nostra comunione é con il Padre e con il Figlio suo, Gesu Cristo.

Queste cose vi scriviamo perché la nostra gioia sia piena”.



(n1,3). Nel suo ultimo discorso nel cenacolo prima della passione, Gesu proclamo agli
apostoli: "lo sono la via, la verita e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me"(

Gv14,1-12). Gesu Cristo rivela il volto della verita.

Interessante quanto scrive Fédor Dostoevskij alla signora Fonvizina nel 1854 nel
rapporto tra verita e Cristo: «Mi sono formato un simbolo di fede in cui tutto per me &
chiaro e sacro. Questo simbolo di fede € molto semplice, eccolo: credere che non v'é
nulla di piu bello, di piu profondo, di piu simpatico, di piu ragionevole, di piu coraggioso
e di piu perfetto di Cristo; e non solo non c'¢, ma con amore geloso io mi dico che
neppure puo esservi. Ma v'eé di piu: se qualcuno mi dimostrasse che Cristo e fuori della
verita ed effettivamente risultasse che la verita e fuori di Cristo, io preferirei restare con

Cristo piuttosto che con la verita» (M1cbmo K H.®. PoHBU3NHON, Neb1, peBpanb 1854 )



Senza conoscere Cristo, non ci pud essere conoscenza della verita. Lo scrive
chiaramente Benedetto XVI nel libro Gesu di Nazareth e afferma che la domanda «Che
cos'e la verita?» & «una domanda molto seria, nella quale effettivamente & in gioco il
destino dell'umanita». Annota poi che risulta evidente I'attualita della questione e della
sua formulazione: oggi, infatti, la non-redenzione del mondo & connessa in modo
particolare con la non-decifrabilita della creazione e con la conseguente non-
riconoscibilita della verita. La tecno/scienza moderna nelle varie espressioni e forme,che
pretende di aver decifrato il linguaggio di Dio, secondo I'espressione di Francis S.Collins,
e di poter dispiegare le formule matematiche della creazione, ravvisate persinonel
codice genetico dell'uomo, ci ha in realta introdotto soltanto in una sorta di verita
funzionale sull'essere umano. «Ma la verita su lui stesso - su chi egli sia, di dove venga,
per quale scopo esista, che cosa sia il bene o il male - quella purtroppo non si puo
leggere in tal modo» (p. 218). «Senza la verita I'uomo non coglie il senso della propria
vita, lascia, in fin dei conti, il suo destino nelle mani dei piu forti. "Redenzione" nel senso
pieno della parola puo consistere solo nel fatto che la verita diventi riconoscibile» (ivi). E
se la verita, secondo la formula lapidaria di Tommaso d'Aquino, & Dio stesso ipsa summa
et prima veritas (Summa theologiae, | g. 16 a. 5 ¢), si comprende perché la verita in tutta
la sua grandezza e purezza non appare mai pienamente. «Verita ed opinione errata,
verita e menzogna nel mondo - scriveva Benedetto XVI - sono continuamentemescolate
in modo quasi inestricabile» (p. 216). L'uomo si avvicina alla verita nellamisura in cui si
conforma alla realta e alla propria ragione, nelle quali in qualche modo sispecchia la
ragione creatrice di Dio. Ma la verita nella sua pienezza, essendo Dio stesso,«diventa
riconoscibile, se Dio diventa riconoscibile. Egli diventa riconoscibile in GesuCristo. In lui
Dio e entrato nel mondo, ed ha innalzato il criterio della verita in mezzo allastoria» (p.
218).

Il riconoscimento della verita coincide, dunque, con il riconoscimento di Cristo
vivo e presente nella storia, cioé del Cristo Risorto. Ma anche questo riconoscimento
non & mai pieno e fin dalle prime apparizioni del Signore ai discepoli & soggetto a quella
che Ratzinger chiama la «dialettica del riconoscere e non riconoscere». Dialettica che
corrisponde, del resto, alla modalita di apparire di Cristo. «Gesu arriva attraverso le
porte chiuse, sta improvvisamente in mezzo a loro. E allo stesso modo si sottrae
improvvisamente, come alla fine dell'incontro di Emmaus» (p. 295). Proprio in questa
esperienza di indisponibilita della sua presenza c'e la prova di un avvenimento reale,
irriducibile ad una invenzione da parte dei discepoli stessi. Resta sempre in noi la
domanda: «Gesu, perché non hai con vigore inconfutabile dimostrato che tu sei il

Vivente, il Signore della vita e della morte? Perché ti sei mostrato solo a un piccolo



gruppo di discepoli della cui testimonianza noi dobbiamo fidarci?» (p. 306). Ma «e
proprio del mistero di Dio agire in modo sommesso». Il Risorto vuole arrivare a tutta
I'umanita «soltanto attraverso la fede dei suoi ai quali si manifesta» e «bussa
sommessamente alle porte dei nostri cuori e, se gli apriamo, lentamente ci rende capaci
di "vedere"» (ivi). Bisogna ammettere che, oggi piu che mai, il riconoscimento della
verita, senza voler negare la via della ragione naturale, € legato alla credibilita della
testimonianza dei cristiani (quale grande responsabilita!) e alla liberta con cui ciascun
uomo si dispone ad accoglierla. Dio, infatti, non vuole «sopraffare con la potenza
esteriore, ma dare liberta, donare e suscitare amore» (ivi). "Vedere" ha sempre a che

fare con amare.
6. Resta un'ultima domanda: come avvicinare il Pilato di oggi alla Verita?

I metodo tradizionale dell'indagine razionale non é piu sufficiente, poiché non & per via
di domande che a mio avviso 'uomo moderno/ contemporaneo puo arrivarci. Il Pilato di
oggi € pragmatico, non sembra assetato dal desiderio della verita anche se ne sente
l'oppressiva inquietudine. Dopo aver navigato in ampie e profonde acque scientifiche,
tecniche e virtuali, la sua povera barca s'é spezzata in un silenzio di pietra, tombale.
Paradigmatico al riguardo & quanto racconta Giovanni Pascoli nel suo poemetto:
“L'ultimo viaggio”, in cui, nel ventunesimo canto Ulisse, nell'inutile speranza di cercare la
verita e apprenderla dalle sirene, finisce per naufragare contro gli “scogli delle sirene”,

dove le sirene pero non ci sono.

Personalmente non conosco altra via che porti alla Verita se non aprire il
cuore/lI'anima alle sue profonde ragioni e aspirazioni e capire che il fulcro della
conoscenza non é piu la dimensione intellettuale (sempre necessaria), ma piuttosto
avvertire ridestarsi la gioia affettivo-spirituale del cuore e arrivare alla verita e scoprire il
segreto di una vita pienamente felice. Sono sempre possibili due fili conduttori nella vita
umana: la ragione e il cuore, ma oggi sembra sempre piu conquistare terreno il cuore:
canale delllAmore. In questo contesto la verita sembra percepirsi come narrazione e non
solo come insieme di enunciati teorici; non come obiettivo di ricerca bensi soprattutto
come dono da implorare e accogliere. E se questo e vero, occorre ribaltare la

prospettiva del metodo e del linguaggio da utilizzare: c'@ un concetto della verita che le
parole risultano inadeguate a trasmettere; oggi si va scoprendo il silenzio come
privilegiato strumento di comunicazione: dal profondo del cuore il silenzio fa emergere
la verita senza renderla banale perché crea spazi di ascolto/dialogo, scevri da pregiudizi

e preconcetti.

Grazie alla contemplazione del silenzio di Gesu davanti a Ponzio Pilato,



diventiamo discepoli di una Persona umano/divina: il Cristo. Il suo silenzio provoca e
denuda ogni pretesa di controllo; il nostro silenzio si trasforma in adorazione
rivoluzionaria e il suo silenzio si prolunga nella silenziosa presenza nell'eucaristia dove il

silenzio dell'Ostia € la risposta alle domande piu profonde dell'animo umano.

Si, Gesu parla con il silenzio e Pilato lo capisce. Si verifica cosi il ribaltamento dei
meccanismi della comunicazione: Pilato e 'uomo intelligente e presuntuoso della parola,
con una fine e arguta retorica da magistrato romano che va in frantumi nell'impatto con
il volto di Gesu “Ecce homo" , volto umano sfigurato dalla violenza e dall'ingiustizia degli
uomini: «/o non trovo in lui colpa alcuna...e poi ancora ripete: lo ve lo conduco fuori, perché
sappiate che non trovo colpa alcuna...Ecco I'uvomo...Prendetelo e crocifiggetelo; io in lui non
trovo colpa... a Gesu dice: Non mi parli? Non sai che ho il potere di metterti in liberta e il
potere di metterti in croce? E Gesu a lui: Tu non avresti alcun potere su di me, se cio non ti
fosse stato dato dall'alto...ancora silenzio...Pilato ai giudei: Mettero in croce il vostro re? E

alla loro risposta: Non abbiamo altro re che Cesare».

Pilato consegna ai carnefici un uomo anche se é certo della sua innocenza: si
chiude cosi quello che avrebbe dovuto essere un giudizio di condanna di Gesu,
diventato un'autocondanna di Pilato che rientra in casa assediato da dubbi e rimorsi.
Pilato resta 'uomo degli interrogativi posti o rimasti in sospeso. Ha cominciato con una
raffica di domande, arguta esperienza di retore e magistrato consapevole del proprio
potere, e finisce barcollando nei dubbi che gli caricano I'animo d'un buio recalcitrante;
diventa triste e indeciso come se il suo cuore fosse preda di sentimenti opposti:
malinconia e stizza, rimorso e ricerca di autogiustificazione, desiderio di vincere e paura
di apparire uno sconfitto, insomma un uomo solo con la sua coscienza, apparentemente
infelice per sempre: prese dell'acqua e si lavo le mani davanti alla folla, dicendo

: «Non sono responsabile di questo sangue. Pensateci voi»: si lava le mani! Puo mai dirsi

vera liberta questa?

6.Pilato un santo?

Pur potendo il dubbio avere una connotazione positiva, la ricerca della verita resta
sempre insoddisfatta. La verita ha un senso performativo e personale: va vissuta piu che
trovata. Diceva Lessing: «Se Dio mi avesse offerto nella mano destra la conoscenza di
tutta la verita, e in quella sinistra la perenne ricerca della verita, con tutti i pericoli e le
delusioni che cio comporta, io avrei scelto la mano sinistra». E Mario Pomilio annota: «ll
Cristo non & venuto a fondare delle certezze. E venuto a proporci un modo d'essere

nella fede nel quale € incluso tutto, anche la possibilita del dubbio. Cessare pertanto di



interrogarsi su Cristo porterebbe a racchiuderlo in una “formula”, e cosi "avremmo
chiuso con Gesu"». (M. Pomilio, I quinto evangelio, Milano, Rusconi, 1975, p. 356, p.329).
In questa luce, Pilato potrebbe diventare un nostro compagno di viaggio nella ricerca
della verita; un invito permanente a cercarla senza accontentarsi di risposte
preconfezionate, e ad accettarne l'incertezza non spegnendo la speranza. Questo vale
per tutti a prescindere dalle credenze di ognuno perché, come nota Schmitt, «siamo tutti
riuniti sotto la domanda, divisi nelle nostre risposte» (E. Schmitt, // vangelo secondo Pilato,
cit., p. 340).

Pilato ha il merito di aver immortalato la domanda sulla verita portandone la
sofferenza del dubbio e del rimorso e ripropone questa domanda nel corso dei secoli a
chi legge il vangelo. Nel VI secolo la Chiesa ortodossa etiopica ha proclamato santi Pilato
e sua moglie Claudia Procula, fissandone la festa il 25 giugno. Anche altrove Pilato viene
ricordato con varie leggende. Una tra le tante tradizioni racconta la sua conversione e
conclude affermando che mori glorificando Gesu Cristo: Via, Verita e Vita. In realta
nessuno conosce come Pilato abbia chiuso la sua terrena esistenza, possiamo pero
ritenere che la sua domanda continua a risuonare nel cuore di ogni essere umano di

tutti i tempi.

* Vescovo emerito di Ascoli Piceno



