BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

ARTE E CATECHESI/3

Quelle opere nate per non farsi vedere

Quando si entra in una chiesa, capita, e neanche troppo di rado, di trovarsi davanti a un
fatto che in un primo momento pu0 apparire incomprensibile e che pud anche
provocare un effetto di delusione: ci sono opere d'arte collocate in posizioni tali da

essere viste con difficolta.

Ad esempio, ci sono vetrate che narrano episodi dell’Antico e del Nuovo

Testamento


https://www.newdailycompass.com/it/cultura

impossibili da decifrare tanto le figure sono poste in alto e minute nelle forme. Ci sono
pietre scolpite di santi e martiri che a malapena si lasciano ammirare tra le ombre delle
volte. Ci possono essere stupende colonne tortili, scalpellate e levigate fin nei minimi
particolari, Il dove raramente qualcuno transita. Ci sono ornamenti composti da intricate
geometrie di foglie e animali i dove mai nessuno si ferma. Insomma, ci sono opere che
semplicemente non hanno nell'occhio dell'uomo la misura che le fa essere. Eppure
committenti le hanno volute, teologi le hanno pensate, artigiani le hanno realizzate. E il

tutto con somma perizia e cura premurosa.

Nelle chiese, ci sono opere d'arte che sembrano non avere la preoccupazione di
farsi vedere. Questo fatto appare alquanto singolare, soprattutto per come si
differenziano da quelle realizzate al giorno d'oggi per i musei. Gran parte dell'arte
contemporanea, infatti, &€ prodotta non solo per essere vista, ma per essere esposta.
Anzi é talmente importante l'atto di esibire, che 'opera d'arte contemporanea sorge e
vive per cid che ne moltiplica la visibilita: il vernissage, il catalogo, le foto, l'intervista

all'autore, il depliant, il titolo della mostra, il marchio dell’evento e cosi via.

Il fatto che I'arte delle chiese non sia sempre li per farsi vedere induce anche a
ridimensionare quello che & uno dei luoghi comuni che circonda l'arte sacra, e mi

riferisco alla definizione dell'arte delle chiese come biblia pauperum (bibbia dei poveri).

Certo, affreschi, vetrate, sculture permettono di riportare alla mente le
narrazioni bibliche, un tempo necessario soprattutto per chi non sapeva leggere, e
possono anche servire ad accompagnare la catechesi. Ma questa definizione, che risale
a San Gregorio Magno durante le grandi diatribe sulle immagini del VIl secolo, é stata
poi ripresa da molta accademia durante gli ultimi due secoli con il risultato di

normalizzare e banalizzare la ricchezza di significato che I'arte delle chiese rappresenta.

In realta, questo dettaglio della presenza di immagini di non facile e immediata
visibilita ci mette in guardia da qualsiasi interpretazione che tenda a ridurre I'arte nelle
chiese 0 a una manifestazione di capolavori da consumare in modo simile a quanto

avviene nei musei o a strumenti semplicemente didascalici e catechetici.



Sicuramente c'é dell'altro per giustificare i molti tipi di soggetti che troviamo
nelle chiese, direttamente visibili 0 meno che siano: episodi tratti dalle Sacre Scritture,
figure angeliche, figure di profeti, santi e martiri, immagini dei mestieri e del lavoro
dell'uomo, simboli delle stagioni, degli astri e dei pianeti, elementi del regno animale e

vegetale, forme geometriche.

Se, attraverso una visione d'insieme, si guarda a quanto & presente in una
chiesa attraverso l'arte, si comprende che di tutta I'immane molteplicita dell'universo
nulla deve rimanere escluso. Li tutto il creato € convocato. Perché tutto il creato e

chiamato a partecipare della celebrazione della liturgia.

La liturgia celebra I'azione salvifica di Dio che € in atto nella storia. E nelle chiese le
rappresentazioni artistiche che mostrano momenti della storia della salvezza, da Adamo
ed Eva fino al Giudizio Universale, testimoniano il perdurare di quell'azione salvifica di
Dio. Tutta la storia della salvezza con la sua miriade di nomi, di luoghi, di eventi & li per
essere ricapitolata assieme agli uomini e alle donne dell'assemblea nella sintesi,

nelloggi”, della liturgia.

La chiesa con le sue pietre, i suoi dipinti e le sue forme segna come una
processione dove ogni elemento dell'universo partecipa di un cammino di liberazione
grazie al fatto che Dio, per primo, ha piegato il cielo e si & fatto uomo e procede incontro
all'uomo, alla storia, al creato. In ogni chiesa ci e restituita la traccia percepibile di come
la storia della salvezza sia salvezza della storia, un cammino di cambiamento del mondo,
di liberazione, di un gia e non ancora che procede verso un compimento, una pienezza

dove Dio sara “tutto in tutti”.

L'arte di cui stiamo parlando non ha senso se non in riferimento alla liturgia.

Cosi come, a ben guardare, I'arte in genere non ha senso se non per rendere grazie.



