

**CONTRAPPUNTO AL FRASARIO PASTORALE/1** 

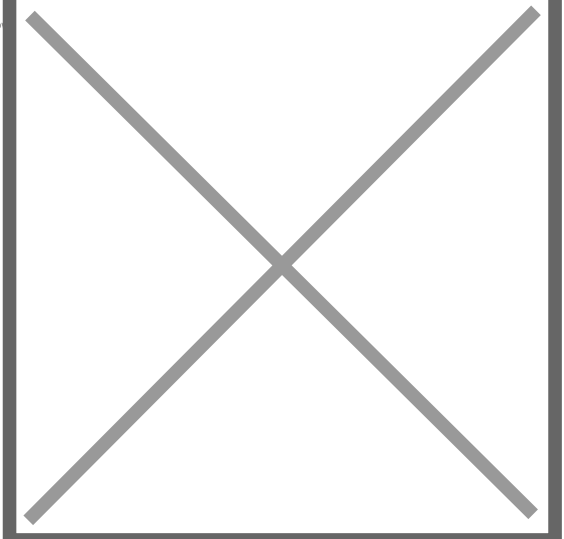
## Ponti o muri? Costruire entrambi per la conversione



09\_07\_2018

Image not found or type unknow

## Riccardo Barile



Chi si diletta di musica sa che in antico le note si chiamavano "punti" e ancora oggi così figurano. Il "contrappunto" è dunque una nota contro l'altra, cioè l'intersecarsi di due o più melodie, delle quali in genere una sola è la principale e quella che l'orecchio segue spontaneamente. Ma le altre note o melodie non sono inutili, perché creano il contesto giusto voluto dall'autore, esaltano le potenzialità della melodia portante, impediscono che sia intesa male.

**Qualcosa del genere capita anche con le frasi alla moda**, gli slogan, che toccano anche la teologia e la pastorale. Gli slogan sono facili, ma senza contrappunto impazziscono o meglio fanno impazzire la realtà alla quale si riferiscono, limitandola a ciò che di essa hanno selezionato e facendo dimenticare il resto che essa presuppone. Quando infatti si arriva alla resa dei conti, gli slogan non funzionano mai e devono accettare tanti compromessi, che a ben vedere sono semplicemente le esigenze della realtà: ecco il contrappunto.

**Questa premessa noiosa per dire** che stanno girando tanti slogan teologici e pastorali ahimè senza contrappunto, con il risultato di impoverire e distorcere la realtà. Ne esaminiamo uno, riservando di considerarne altri due in un prossimo intervento, non con l'intento di negarli, ma semplicemente di collocarli nel più ampio e più giusto contesto.

**COSTRUIRE PONTI.** L'azione è relativa ad un'altra: INNALZARE MURI. Lo slogan è che "bisogna costruire ponti e non innalzare muri" o, in una versione più estrema, che "bisogna costruire ponti e abbattere i muri". Naturalmente non si tratta di diventare ingegneri, architetti o muratori, ma di allacciare relazioni e di eliminare ciò che le impedisce.

**Poiché la Chiesa deve rivolgersi all'umanità** in vista della salvezza, è chiaro che deve costruire ponti e abbattere ciò che allontana gli interlocutori dall'ascolto e dal dialogo.

Ma oggi "costruire ponti" dice qualcosa di più: significa una simpatia, un sintonizzarsi sulla cultura dell'interlocutore con la disposizione abbastanza facile a mettere in discussione le consuetudini proprie (a cominciare dal modo di presentarsi e di vestirsi), evitare con somma cura di essere "identitari"; evitare, almeno all'inizio, un messaggio impositivo e di condanna e partire in atteggiamento dialogico. Tutto ciò significa in contemporaneo "abbattere i muri".

Senza scomodare la lunga storia della Chiesa, il fondamento attuale di questo atteggiamento risale al Vaticano II, in quell'atto vero e simbolico alla chiusura del concilio (8.12.1965) di inviare sette messaggi a categorie di persone un tempo ben integrate nel regime cristiano e al momento ritenute lontane: erano dei ponti lanciati verso di loro, cioè verso: governanti, uomini di pensiero e di scienza, artisti, donne, lavoratori, poveri, ammalati e sofferenti, giovani. Il presupposto era di udire come «un immenso e confuso rumore» di quanti, lontani, guardavano al concilio «e ci domandano con ansietà: non avete voi una parola da dirci?». Così Papa Montini immediatamente prima dei messaggi.

Ma il "immenso e confuso rumore" era vero o era una generosa fantasia? In ogni caso di queste categorie forse solo i poveri e gli ammalati avevano ancora un qualche legame con la Chiesa; i giovani poi erano i padri degli attuali giovani adulti o uomini maturi, ai quali non hanno saputo comunicare la fede, tanto che questi la ritrovano frequentando nonni ottantenni, giovani "prima del Concilio".

A parte questo atto simbolico, costruire ponti ebbe la teorizzazione nella prima enciclica di Paolo VI, la *Ecclesiam suam* del 6.8.1964. Fu indicata come fondativa del "dialogo" (in latino *colloquium*), anche se il dialogo riguarda solo la terza e ultima parte. Comunque vi è l'affermazione solenne che verso la società degli uomini (la traduzione ufficiale ha "mondo") «la Chiesa veste la forma della parola, dell'annuncio, del dialogo» (EV 2/192). Questa la traduzione esatta dal latino, trasformata quasi da subito nella formula più accattivante: "la Chiesa si fa dialogo con il mondo". Poche righe prima il dialogo era stato visto come compito evangelico risalente al comando di Cristo agli apostoli: «Andate dunque, istruite tutte le genti» (Mt 28,19) (EV 2/191). Ma il comando di Gesù Cristo e la conseguente missione apostolica sono riconducibili al dialogo come l'aspetto preponderante e specifico o non sono una buona proposta da prendere o peggio per te - lasciare? Qui, con tutto rispetto di Paolo VI, si annida un equivoco. Equivoco per altro ammortizzato prima e dopo da affermazioni e avvertimenti tipo: accostare i fratelli non comporta «una diminuzione della verità», il dialogo «non può essere una debolezza rispetto all'impegno verso la nostra fede» (EV 2/198) ecc.

**Ciò che oggi stiamo vivendo a livello di costruire ponti** nasce da questi impulsi, anche se ha avuto una sua evoluzione per via di nuove situazioni storiche e nuovi interlocutori.

Ma... c'è un "ma". Alla fine del *Miserere* ancora oggi chiediamo a Dio: «nella tua bontà fà grazia a Sion, ricostruisci le mura di Gerusalemme» (Sal 51,20). Roba dell'Antico Testamento? Pare di no, dal momento che la città futura verso la quale camminiamo, la Gerusalemme celeste «è cinta da grandi e alte mura con dodici porte» (Ap 21,12), che sono le tribù dei figli di Israele, mura che «poggiano su dodici basamenti, sopra i quali sono i dodici nomi dei dodici apostoli dell'Agnello» (Ap 21,14). Le mura poi «sono costruite con diaspro ... i basamenti delle mura della città sono adorni di ogni specie di pietre preziose» (Ap 21,18-19).

**Dunque la Gerusalemme del cielo non è una città del tutto aperta**, ma ha delle mura e, stante la indiscussa categoria che il paradiso si comincia a costruire in terra, anche la Chiesa deve avere e costruire delle mura che anticipino e preparino quella della Gerusalemme del cielo.

**Al di là dell'immagine**, le mura significano tutti quegli atteggiamenti, istituzioni, discorsi, tradizioni dottrinali acquisite ecc. volte a salvaguardare lo specifico e la preziosità del cristianesimo cattolico, che non deve solo essere percepito come una zona alla quale si accede da un ponte come dalla terraferma si accede a Venezia, ma come una città con le mura, entrando nelle quali si entra in un sistema di linguaggio, di pensiero e di vita che presuppone un salto di qualità, appunto custodito e significato dalle mura.

Si obietterà che le mura sono non solo "identitarie", ma ostative all'ingresso di chi sta fuori sentendosi escluso e dunque sono antiapostoliche e anticristiane. A parte il fatto che, Nuovo Testamento alla mano, si potrebbe documentare che la primitiva comunità cristiana si costruì su valori specifici e anche critici rispetto alla società corrente, bisogna considerare che le mura cristiane lasciano trasparire la bellezza di ciò che racchiudono e dunque sono un invito a scavalcarle e ad entrare: sono paradossalmente... dei ponti. Fuori dai denti, forse lo specifico della vita cristiana attira di più che gli adattamenti del cristianesimo sulla mentalità mondana. Per cui, se la pastorale, oltre a costruire ponti, fosse anche attenta a costruire muri "luminosi", forse otterrebbe qualche conversione in più.

**L'immagine di una "zona di sicurezza"** integra l'immagine delle mura. Che cos'è? È interessante che, senza citarsi e senza essersi letti a vicenda, ne parlino Congar e Biffi.

**Abitualmente un pastore** «deve e vuole assicurare la tranquillità, e per conseguenza la sicurezza, al suo gregge: per questo, egli vuole conservare un margine di sicurezza tra il gregge e l'errore, ed evita quindi l'avventura». Invece il «combattente della Chiesa impegnato alle frontiere» costruisce dei ponti lunghi ignorando la «zona di neutralità, da conservarsi in quanto permette di tenere il nemico a distanza» e agisce sulla linea del fronte «al di qua o al di là della quale si è nella Chiesa o al di fuori» (Yves Congar, Vera e falsa riforma nella Chiesa. Jaca Book, Milano 1972, p. 188).

**Da un altro punto di vista** «il ricercatore giudica suo diritto inalienabile esplorare tutti gli spazi, anche i più vicini ai precipizi: anzi, di solito proprio dai margini estremi si possono raccogliere i fiori più originali e più rari. Il "pastore" invece si ferma a una certa

distanza dai baratri: sa che, se egli si spinge fino all'orlo del burrone, qualche "pecora" fatalmente vi cade» (Giacomo Biffi, Il quinto evangelo, ESD Bologna 2008, p. 10).

In altri termini, va bene costruire ponti sino al limite, ma questo vale per gli impegnati alle frontiere e per i ricercatori. La pastorale ordinaria deve rispettare un limite di sicurezza. Così pensavano, senza essersi consultati, Congar e Biffi. Un margine che oggi non esiste più perché l'attuale comunicazione rende di pubblico dominio questioni limite complesse che vengono mediaticamente semplificate al ribasso, tipo: i protestanti possono fare la comunione con i cattolici; gli "irregolarmente coniugati" possono fare sesso ma anche fare la comunione; incontriamoci con gli "altri" senza timori e senza troppe questioni tanto abbiamo tutto lo stesso Dio ecc.

**Invece ci vuole il contrappunto:** costruire ponti, ma anche innalzare muri; avvicinarsi al limite, ma anche salvaguardare una zona di sicurezza. Solo così la comunità cristiana viene "edificata", cioè costruita.

-Continua/1-