LA NUOVA

BUSSOLA(?)QuOTIDI

Direttore Riccardo Cascioli

LA MADONNA NELLA LETTERATURA /2

Petrarca e Boccaccio stregati da Maria

Giovanni

Fighera

Come Dante ha concluso la Commedia, cosi anche Petrarca terminera il suo capolavoro
con un inno alla Vergine Maria. Il Rerum vulgarium fragmenta, piu conosciuto come
Canzoniere, € una sorta di breviario laico, composto di trecentosessantasei poesie, come
fossero preghiere dedicate alla sua Madonna Laura, una per ciascun giorno dell'anno. La

lode alla Vergine che conclude l'opera & segno di omaggio al Sommo poeta, senz'altro,


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

ma ancor piu di indefettibile amore per Maria.

Anche il percorso del Canzoniere appare salvifico, in un certo modo simile a quello
della Commedia. Dalla situazione di difficolta di «Voi ch'ascoltate in rime sparse il
suono», dal perenne struggimento interiore per l'incapacita di rivolgersi definitivamente
al bene l'autore passa, cosi, all'affidamento del proprio male e della propria malinconia a
Colei che volentieri viene in nostro soccorso. E una traiettoria di ascesi, delineata in
maniera inaspettata, perché noi tutti, che abbiamo letto le poesie in cui
I'autoascultazione e il compiacimento per la propria situazione sembrano trionfare
sull'adesione al bene e al vero, mai ci saremmo aspettati una conclusione cosi
consapevole e perentoria, una posizione cosi categorica che sembra sconfiggere e
annichilire ogni accidia e pigrizia. Certo, la bellezza sta nel fatto che questo Petrarca
rinnovato e «convertito» rimane ancora tutto se stesso, con i suoi «limiti», con la sua

percezione dell'esistenza, abbracciati, perd, da un amore piu grande.

La sensibilita del Poeta, infatti, emerge in maniera antifrastica rispetto a quella di
Dante. | due poeti che saranno considerati nella storia della letteratura italiana
successiva come paradigmi di due modalita diverse, quasi opposte, di far poesia si
trovano accomunati da un medesimo afflatus religioso, che non ha dubbi sulla bellezza
del Cielo e della sua Regina. Nel caso di Petrarca tutta I'incertezza riguarda 'umano,
owvero la capacita nostra di aderire al progetto di bene che Dio ha pensato per noi, non

certo la presenza e la bonta del Creatore nella nostra vita.

Il Cantore di Laura non ci presenta come primo tratto la maternita della Madonna
(come fa Dante), bensi la sua bellezza con un tocco di sensualita e, nel contempo,
memore dell’Apocalisse. Cosi, la apostrofa: «Vergine bella, che di sol vestita, /coronata di
stelle, al sommo Sole/piacesti si che 'n te sua luce ascose, /amor mi spinge a dir di te
parole; /ma non so ‘'ncominciar senza tu‘aita /e di colui ch’'amando in te si pose. / Invoco
lei che ben sempre rispose, /chi la chiamo con fede. /Vergine, s'a mercede / miseria
estrema de 'umane cose/gia mai ti volse, al mio prego t'inchina;/soccorri a la mia
guerra, /ben ch'i’ sia terra e tu del ciel regina». La tradizionale invocazione alle muse
tipica della poesia epica e qui sostituita dalla richiesta di aiuto alla Vergine perché il
Poeta possa incominciare la sua poesia. Petrarca sente tutta la sproporzione tra la sua
pochezza e caducita e la grandezza di Maria, regina del cielo. La Madonna raffigurata da
Dante ¢, invece, subito da noi percepita come intima, vicina, prossima alle nostre

miserie.

Nel contempo, Petrarca cerca di colmare questo senso di sproporzione tra la sua



piccolezza e la Regina del Cielo con un’invocazione lunga e che, in un certo senso,
riasserisce con insistenza gli stessi concetti. La moltiplicazione dello stesso significato e
della preghiera, oltre ad essere conforme alla poetica di Petrarca, ha come fine quello di

presentare piu volte di fronte alla Madonna le sue richieste.

La canzone petrarchesca si dispiega, cosi, in ben dieci stanze. La Vergine € dapprima
apostrofata come una delle «vergini prudenti», dai «begli occhi/ che vider tristi la
spietata stampa» dei chiodi della croce. La bellezza non viene in alcun modo sminuita
dalla sofferenza, anzi viene accentuata dalla sovrabbondanza di amore con cui la Madre

ha accompagnato la passione del Figlio.

Il dantesco «Vergine Madre, figlia del tuo figlio» si traduce in Petrarca in «del tuo parto
gentil figliola e madre», mentre le bellissime espressioni dantesche «qui ... meridiana
face/ di caritate, e giuso, intra’ mortali... di speranza fontana vivace» sono diventate due
azioni di Maria («Allumi questa vita e l'altra adorni»). Novella Eva, la Madonna é stata
strumento del Cielo, grazie al suo «si» sono state possibili 'incarnazione di Cristo e la
redenzione dell'umanita. «<Madre, figliuola e sposa», la «Vergine gloriosa» € «vera
Beatrice», colei che ha fatto ‘Il mondo libero e felice”, grazia sovrabbondante che

soccorre la miseria umana.

Petrarca rimpiange di aver perseguito per tanti anni “mortal bellezza, atti e parole»,
che gli hanno «tutta ingombrata I'alma» fra «miserie e peccati». Ora che, giunto «forse a
l'ultimo annow, ripone tutta la sua speranza nella Madonna, il Poeta Le chiede di non
guardare i suoi meriti e il suo valore, ma «l'alta... sembianza» di Dio impressa come un

sigillo anche nel suo cuore misero.

Cosi, alla Vergine «umana e nemica d'orgoglio», la creatura umile per eccellenza,
Petrarca rivolge alla fine l'ultima invocazione: «Miserere d'un cor contrito, umile,.../
raccomandami al tuo Figliuol, verace/ omo e verace Dio,/ ch’accolga 'l mio spirito in
pace». La Madre non puo che condurci al Figlio, al vero Redentore dell’'Umanita, Gesu
Cristo. In questa umilta, in questo materno amore che vuole salvare tutti i suoi figli,

traluce ancor piu lo splendore della bellezza di Maria.

Non sara un caso se anche il terzo capolavoro del Trecento, il Decameron, presenta un
percorso di redenzione che, in qualche modo, richiama quelli della Divina Commedia e
del Canzoniere. L'opera di Giovanni Boccaccio da un lato & chiara espressione
dellUmanesimo incipiente, con la sua esaltazione dell'uomo e della sua capacita di
affermarsi tramite il valore e l'intelligenza, dall'altro conserva aspetti ancora tipicamente

medioevali e danteschi. Si apre, infatti, con il piu grande peccatore del mondo, quel Ser



Ciappelletto che perfino in punto di morte ha il coraggio di sfidare Dio e di rilasciare una
confessione che e un capolavoro di retorica assoggettata al male. Si concludera con la
figura di Griselda, donna che sopporta ogni genere di prova da parte del severo marito

Gualtieri.

Certamente, Boccaccio non puo concludere una «commedia» umana e mondana
come il Decameron con la Madonna, Madre di Dio. L'autore pone, quindi, a degno
congedo del corpus novellistico una Madonna tutta terrena, che presenta, senza dubbio,
somiglianze con Maria. Basti pensare che Gualtieri, prima di sposarla, chiede a Griselda
«s'ella sarebbe obbediente, e simili altre cose assai». Lei risponde «si» come la Madonna
allangelo. L'avventura matrimoniale inizia solo dopo quel «si». «Di persona e di viso
bella», Griselda risponde al marito che vuole sperimentare la sua virtu: «Fa’ di me quello
che tu credi che piu onore e consolazion sia, ché io saro di tutto contenta [...]; io non era
degna di questo onore al quale tu per tua cortesia mi recasti». La donna emerge in tutta
la sua umilta e pazienza. Accetta anche il sacrificio dei figli e, quando viene ripudiata dal
marito, gli dice: «lo vi priego, in premio della mia verginita, che io ci recai [...], che
almeno una sola camicia sopra la dote mia vi piaccia che io portar ne possa». L'ultima
prova cui Griselda é sottoposta € quella di acconciare la novella sposa di Gualtieri. Allora
lei chiede al marito che I'ha ripudiata di non sottoporre la futura moglie a prove dure

come quelle che ha dovuto sperimentare lei.

Solo a questo punto Gualtieri rivela che il suo comportamento é stato messo in atto ad
arte per sperimentare la virtu di lei, che si & dimostrata la moglie migliore che uomo
possa avere, «sopra tutti savissiman, l'unica che avrebbe potuto sperimentare le «rigide
e mai piu udite prove da Gualtieri fatte». Griselda &, cosi, presentata come la piu
virtuosa donna che sia mai esistita in terra, dopo la Madonna. La prospettiva tutta
mondana dellUmanesimo, che non rinnega il Cielo, ma auspica un’affermazione

dell'uomo in Terra grazie all'eccellenza e alla virtu & alle porte.



