_¢| __||\H

BUSSOLA

Direttore Riccardo Cascioll

RIEDUCARSI ALLA BELLEZZA /5

Perche il Medioevo non é quello di Eco

02_07_2011

Giovanni

Fighera

Quando si sente parlare di Medioevo nei dibattiti televisivi, sui giornali o a scuola,
fuoriesce l'inveterato luogo comune, per la verita considerato spesso quasi assunto
dogmatico, di un'epoca oscurantista e buia. E un pregiudizio che la storiografia
settecentesca ha diffuso nella produzione letteraria, pamphlettistica, giornalistica e
saggistica del secolo, ma i germi di questa sarcastica denuncia della decadenza

dell'epoca cristiana per eccellenza hanno infestato i secoli seguenti, giungendo fino a


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

Nnoi.

La storiografia piu recente, guidata da quella Regine Pernoud che & stata definita la
«Signora Medioevo», ha sfatato questo mito negativo e molte pubblicazioni hanno
iniziato a rendere merito a un'epoca di fioritura economica, tecnologica, scientifica,
artistica e letteraria. Nella cultura comune, pero, 'immagine dei «secoli bui» & ben lungi
dal morire. La visione dominante ¢, infatti, quella che lo scrittore Umberto Eco ha
trasmesso ne I/l nome della rosa: superstizione, roghi, streghe, ignoranza, chiesa corrotta
ed eresie sono gli ingredienti dominanti per un mondo di intrighi che sembra piu
rispondere ad esigenze costruttive di un giallo che ad un’ipotesi di ricostruzione storica
veritiera. Cosi, anche a scuola, la pressoché totalita degli studenti conosce questo
Medioevo da Nome della rosa, proprio perché gran parte del mondo dei professori

continua a trasmettere nelle proprie lezioni una tale immagine preconfezionata.

Notevole &, invece, |a fioritura culturale, sociale, artistica e perfino giuridica di
questeta, cosi come emerge attraverso le fonti di archivio spesso poco lette e studiate.
Per tanti secoli, nel Medioevo, le opere rimangono anonime, sono realizzazione di
bottega, appartengono ad una collettivita e sono, talvolta, frutto della cooperazione di
un gruppo di artigiani o di una comunita cittadina. Per tanto tempo, ciog, il valore di
un’opera non & percepito tanto in relazione all'artista, bensi per il pregio tecnico, per il
messaggio veicolato e per il fine che si prefigge. L'oggetto rappresentato é piu
importante dell'autore cosi che l'attenzione sia incentrata totalmente sulla
rappresentazione. Si pensi, ad esempio, al teatro medioevale, quasi tutto anonimo, ma
non per questo di scarso valore. L'anonimato, la «concezione collettiva dell'opera», pero,
piu che motivi di demerito e di scarsa considerazione artistica attribuita allopera sono
sintomi della percezione delluomo medioevale di appartenere ad un popolo di credenti,
di un sentimento religioso che sente vivo il legame col Mistero che si é fatto carne ed e
venuto ad abitare in mezzo a noi. E interessante notare che, nel Medioevo, per la prima
volta nella storia il popolo stesso coopera spontaneamente alla realizzazione delle
grandi opere monumentali. In un contesto in cui il benessere sociale & ben lungi dal
nostro, molti dedicano il proprio tempo libero gratuitamente per edificare i templi del

Signore, le case del popolo di Dio, le Chiese.

La concezione organica ed unitaria della cultura tipica dell'epoca si trasfonde, cos],
nelle realizzazioni artistiche che comunicano il legame profondo del particolare con il
Tutto, con I'ldeale, con il Mistero, con Cristo. Bastera recarsi a Perugia ad ammirare la
stupefacente fontana realizzata da Nicola e Giovanni Pisano tra il 1274 e il 1278,
guardare le statue dedicate ai simboli, alle virtu teologali, ai segni zodiacali per rendersi

conto che l'opera d’arte medioevale risente di questo sforzo didattico ed educativo teso



a sussumere le conoscenze fondamentali e ad introdurre al significato della realta. Le
cattedrali sono, cosi, Biblia pauperum, la Bibbia dei poveri, occasione di scoperta e di
conoscenza del mondo. Le opere d'arte sono, spesso, delle summae, ovvero le
enciclopedie medioevali. L'arte &, per questo, sommamente pedagogica, didattica ed
educativa. L'epoca delle cattedrali che svettano verso il cielo, della musica gregoriana e
polifonica, della Divina commedia, della Cappella degli Scrovegni di Giotto, delle storie di
S. Francesco nella Basilica di Assisi, 'epoca di castelli e citta turrite: questa ¢ I'epoca
medioevale. Chi visitando Siena o S. Gimignano, Todi o Rothenburg o. d. T. o, ancora, le
meravigliose citta della Provenza avrebbe il ben che minimo dubbio a sconfessare la

tradizionale definizione di Medioevo come epoca buia ed oscurantista?

Il Medioevo ¢, invece, I'epoca del culto del bello. Grandi geni, come Dante e Giotto,
hanno illuminato con lo splendore delle loro opere un’epoca che sente profondamente
lidentita tra ontologia ed estetica, che avverte che la presenza del bello pervade tutta la
realta. Il Medioevo esprime quello sguardo nuovo sulla realta che scaturisce dall'avvento
di Cristo. «ll Verbo si & fatto carne e venne ad abitare in mezzo a noi». Secondo la fede
cristiana, ovvero secondo quanto hanno tramandato gli apostoli, i testimoni diretti della
vita di Cristo (o, meglio, degli anni della sua missione), il Logos, I'Essere, che ha le
prerogative della bonta, della verita e della bellezza, si & incarnato e da allora abita in
mezzo a noi. Si & presentato a noi diversamente da come ci aspettavamo. Nella poverta,
nella semplicita, Cristo ha mostrato a noi il volto piu profondo dell'Essere, la profondita

della realta che € amore. Ha offerto tutto se stesso per noi, morendo in croce.

Se la Bellezza si @ incarnata ed abita in mezzo a noi, la sua rappresentazione non sara
piu l'esito di una mente geniale, ma la testimonianza di questa storia della salvezza e
della rivelazione culminata nel punto in cui I'lnfinito, il Mistero, ha assunto la condizione
umana e si & rivelato per la nostra redenzione. E questo il culmine della rivelazione.
L'artista addirittura potra rappresentare Dio, fatto che la tradizione ebraica escludeva,
cosi come pure tutte le religioni e le filosofie orientali. Scrive, infatti, il teologo siriano
san Giovanni Damasceno (676-749): «Percio con fiducia io rappresento Dio non come
invisibile, ma diventato visibile per la partecipazione della carne e del sangue. o non
raffiguro l'infinita visibile, ma la carne di Dio che € stata vista». Cosi, nell'arte figurativa il
volto umano recupera una personalita, diventa individuale, non & piu un'astrazione
ideale, ma & espressione di una persona unica e irripetibile, nel suo dramma e nella
contingenza in cui vive, piena di dignita ancor piu nella sofferenza che sopporta. Il volto
di Dio, che ha assunto le nostre sembianze, & ora rappresentabile in Gesu Cristo, che ha
sofferto per 'uomo fino a morire in croce. Cristo € vero Dio e vero uomo: un paradosso
per la saggezza antica pagana. Nell'arte classica, invece, il vertice nell'espressione

artistica si raggiunge nella rappresentazione di un volto ideale, fuori dal tempo,



imperturbabile, perché massima virtu € il dominio delle proprie passioni e il controllo di

sé. Per raffigurare la divinita I'artista greco utilizza 'immagine di un uomo perfetto.

Nella nuova prospettiva cristiana la realta vale in quanto tale, ma anche perché
rimando alla Realta, quella definitiva, che sta oltre il sensibile. La rappresentazione della
bellezza visibile €, per questo motivo, sempre suggestiva, nel senso che «porta con sé un
senso, un significato» che sta oltre: €, in questa prospettiva, potente rimando alla
bellezza del Dio invisibile. La realta &, quindi, segno e l'artista vuole, percio, veicolare il
senso profondo del reale. Per questo si pu0 parlare di lettura figurale e simbolica della
realta. Il concetto di figura ben rappresenta la nuova mentalita cristiana. Con queste
parole il grande filologo tedesco Erich Auerbach (1892-1957) descrive il concetto di
interpretazione figurale: «L'interpretazione figurale stabilisce fra due fatti o persone un
nesso in cui uno di essi non significa soltanto se stesso, ma significa anche altro, mentre
I'altro comprende o adempie il primo. | due poli della figura sono separati nel tempo,
ma si trovano entrambi nel tempo, come fatti o figure reali; essi sono contenuti
entrambi [...] nella corrente che é la vita storica». L'/Antico Testamento & figura del Nuovo
Testamento. Tutti noi, secondo tale impostazione, siamo «figura» ovvero profezia di
quello che saremo, poi, nell'Aldila, prefigurazione dello status animae post mortem, cioé

della condizione della nostra anima dopo la morte.

Oltre che figurale la cultura medioevale & fortemente simbolica perché rimanda al
senso globale, al tutto, all'orizzonte ultimo, al Dio creatore. Potremmo definire
«simbolico» cio che unisce il particolare con l'universale, con il tutto. Piu nello specifico il
simbolo consiste nell'uso di un animale, di una persona, di un oggetto per esprimere
un‘altra realta piu profonda. L'uso di un simbolo deve essere comprensibile e
interpretabile dalle persone appartenenti alla comunita di un certo luogo e di un certo
tempo. Ogni epoca ha, quindi, i suoi simboli. L'esempio che segue permettera, forse, di
capir meglio la natura simbolica della cultura e dell'arte medioevale. Se dovessimo
rappresentare il mondo e la realta con un puzzle, potremmo affermare che 'uomo
medioevale possiede pochi pezzi del puzzle rispetto alluomo d'oggi, ma ha ben chiara
quale sia 'immagine da ricomporre; 'uomo medioevale ha, ciog, ben presente il
significato positivo del reale. Questa certezza sulla positivita della realta proviene dalla
consapevolezza del nesso inscindibile tra verita e bellezza. Presente anche nella cultura
classica, questo nesso trovera, poi, nell'arte cristiana la sua formula nell'illuminante

definizione di bellezza come splendore del vero.

La concezione medioevale del bello fin qui espressa trova una sua perfetta
formulazione teorica nel pensiero di s. Tommaso (1225-1274) che afferma che il bello e

una caratteristica dell'Essere, assieme al vero e al bene. Il bello € evidente, luminoso,



trasparente nella forma, per cui si puo percepire con facilita senza il procedimento
analitico tipico della scienza. E dotato anche di integrita, ovvero la compiutezza in tutte
le sue parti permette di cogliere la forma dell'oggetto. Infine, fondamentale per la
bellezza di un‘opera € la proporzione delle parti, che determina I'armonia nel suo
insieme. Per s. Tommaso, bello & cio che, visto, piace. Si rimane, quindi, affascinati e
awvinti nella contemplazione della bellezza, ancor prima di conoscerla. Certo, questa
attrattiva della bellezza diventa strumento di conoscenza, perché ci sprona ad una
intelligenza del reale, cioé ad una «lettura in profondita» (il termine «intelligenza» deriva
per 'appunto da intus legere). Il piacere estetico deriva dalla contemplazione
dell'oggetto bello: & un piacere disinteressato, che non mira al possesso. Il possesso
porterebbe ad un deturpamento della cosa bella e alla scomparsa dell'atteggiamento
estatico che porta a goderne. Si avrebbe, cosi, un decadimento ovvero una corruzione

del primigenio impatto che il bello produce alla sua vista.

Il bello desta una potente attrazione proprio perché richiama alla verita e alla bonta
dell’Essere. E diabolico fermarsi solo al piacere che il bello produce senza metterlo in
relazione con I'Essere di cui 'oggetto o la persona bella € riverbero. Il diabolico consiste,
infatti, nella separazione del particolare dal significato, dall'universale. S. Tommaso
arriva, poi, ad affermare che, in realta, ogni ente e dotato delle prerogative del bello e

ha, percio, una sua intrinseca bellezza, anche se non sempre noi riusciamo a coglierla.

Sintetizzando, dunque, quanto sin qui visto a proposito dell'estetica cristiano-
medioevale, possiamo, senz'altro, affermare che una delle idee centrali della sua
concezione del bello & la coincidenza di verita, bonta e bellezza. La verita, nella
prospettiva cristiana, porta sempre con sé l'idea del bene e coincide con una Persona,
Cristo, che ha indicato la via per il nostro compimento. Secondo la lettura cristiana, pero,
anche l'arte classica é riverbero dell’Essere. L'artista cristiano, allora, non censura l'arte
classica, anzi la rilegge, la ripropone e la reinterpreta cogliendo anche nelle opere del
passato i semi di verita ivi presenti, ovvero i semi del Logos per usare unimmagine del
filosofo cristiano Giustino. Cosi, immagini tipiche della tradizione pagana vengono,
talvolta, ripresentate nella nuova arte con un significato nuovo, talvolta addirittura
forzato ed erroneo. Celebre &, ad esempio, la rilettura che nel Medioevo si € proposta
della IV egloga delle Bucoliche di Virgilio 70 a. C.- 19 a. C.).

La concezione amorosa dantesca e la figura di Beatrice sono tra le piu efficaci
espressioni della bellezza medioevale. Beatrice e bella proprio perché figura di Cristo. Si
pensi alla Vita nova, opera che racconta l'inizio del cambiamento di Dante a partire
dallincontro con questa donna. La donna €, qui, miracolo, meraviglia, segno stesso del

divino nella realta, possibilita per 'uomo di elevarsi e di andare verso il cielo. Nel



rapporto con la donna 'uomo ha la possibilita di realizzarsi e di compiersi. Se Cristo € la
via e, nel contempo, la verita, e se Beatrice e figura di Cristo, allora anche Beatrice & via
per andare a Dio. Questa ¢ la bellissima idea sottesa alla concezione d'amore dantesca
espressa nella Vita nova: la donna & «cristofora, il rapporto delluomo con lei e
sacramentale. Certo, permane in Dante tutta la consapevolezza della possibilita di
peccare e di cadere nel peccato di idolatria: rimanere troppo vicino a Beatrice, fermare
lo sguardo solo su di lei € il rischio che 'uomo corre tutti i giorni e siamo invitati alla
vigilanza, perché nessuna conquista é ottenuta una volta per tutte. Altrimenti, Beatrice

puod essere per noi la Francesca del V canto dell'lnferno.



