DOTTRINA SOCIALE

Non é lo Stato a dare alla Chiesa il diritto di

cittadinanza

IR VAR 24 01_2026


https://www.newdailycompass.com/it/editoriali

Foto Vatican Media/LaPresse

Image not found or type unknown

Stefano
Fontana

Image not found or type unknown

Nel discorso al Corpo Diplomatico del 9 gennaio scorso, ripreso da molti commentatori
e anche data la sua importanza, Papa Leone ha adoperato una espressione non
nuova a proposito della relazione della Chiesa con la societa e la politica. Ha detto che la
Chiesa vanta un “diritto di cittadinanza” nella vita pubblica. Lo ha affermato per via
negativa: «il nostro tempo sembra piuttosto incline a negare “diritto di cittadinanza” alla
citta di Dio», ma non per questo in modo meno chiaro. La frase riprende
concettualmente l'esigenza di “un posto per Dio nel mondo” ripetutamente proposta da
Benedetto XVI. Il diritto di cittadinanza della Chiesa deriva dal diritto di cittadinanza di
Dio, e non di un dio generico, ma del Dio di Gesu Cristo che & anche il “Dio dei filosofi” e

molto di piu.

L'espressione “diritto di cittadinanza” era stata adoperata da Giovanni Paolo Ii
nell'enciclica Centesimus annus (1991). Ricordando la Rerum novarum nel suo centesimo

anniversario, disse che con quell’enciclica Leone Xlll rivendicava per la Chiesa uno


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
https://lanuovabq.it/it/la-chiave-del-discorso-di-leone-agli-ambasciatori-il-realismo

«statuto di cittadinanza nelle mutevoli realta della vita pubblica ... in effetti per la Chiesa
insegnare e diffondere la dottrina sociale appartiene alla sua missione evangelizzatrice»
(n. 5). Anche qui vediamo che la Chiesa non chiede direttamente per sé, ma quanto
chiede per sé lo pretende per i diritti di Dio, cui essa risponde con la sua missione

evangelizzatrice. La Chiesa deve essere presente per rendere presente Dio.

Pero I'espressione che stiamo esaminando puo essere letta in modo sbhagliato e
riduttivo. Le parole “cittadino” e “cittadinanza” oggi vengono intese in senso
completamente laicizzato. A stabilire chi e cittadino e chi no, secondo Hegel ma anche
secondo qualsiasi positivista, pensa lo Stato. Nella concezione moderna della politica,
non piu naturale ma artificiale, l'essere cittadino dipende da un riconoscimento formale
del potere in atto. Sono cittadini coloro che sono riconosciuti tali e da questo
riconoscimento derivano poi i loro diritti, non piu basati sui doveri di una legge naturale
ma su quelli stabiliti da una Carta, frutto anche essa del potere politico. Viste le cose in
questo modo, il diritto, o statuto, di cittadinanza pone la Chiesa sullo stesso piano di una
qualsiasi aggregazione sociale che deve la sua esistenza al riconoscimento del potere
politico e i suoi fini ultimi a quelli della Carta costituzionale. La Chiesa diventa una delle
tante “agenzie” di animazione sociale, uno dei tanti soggetti culturali, di formazione
eticheggiante o di solidarieta. Quanto a presenza pubblica il suo Dio e equiparato a tutti

gli altri.

Che si sarebbe arrivati a questo esito era stato gia previsto a fine Ottocento.
Nella Immortale Dei (1885), Leone Xlll vedeva lontano: «La Chiesa non sara piu per lo
Stato altro che una associazione tra le altre, che sono e vivono in esso; e se gode diritti e
azione legittima, si dira che ne gode per concessione e beneplacito dello Stato». Del
resto, uno Stato artificiale € logico che «si ritenga sciolto da qualunque dovere verso la
divinita, che non professi ufficialmente nessuna religione, né si creda obbligato a
ricercare quale sia tra le molte la sola vera, né ad anteporne una alle altre, né a
favorirne una piu di un‘altra».

Gli insegnamenti di Giovanni Paolo Il e di Leone XIV sul “diritto di cittadinanza della
Chiesa” nella pubblica piazza non vanno certamente intesi in questo modo, ma una loro

strumentalizzazione in questo senso e da ritenersi possibile e, anzi, molto probabile.

Se guardiamo il posizionamento della Chiesa italiana su questo problema,
notiamo agevolmente che non viene da essa adoperato nessun motivo “religioso” per
fondare il proprio diritto ad esserci. Quando la Chiesa esce dai sagrati, sostiene di farlo
in virtu della liberta di religione, per un qualche servizio alla persona umana, per dare il

proprio contributo alla pacifica convivenza, per aiutare la reciproca tolleranza e



I'accoglienza. Non mancando mai di aggiungere, per essere ancora piu chiari, che gli
scopi che la guidano in queste escursioni fuori dal religioso sono i valori della
Costituzione, e non il religioso stesso. Né la Chiesa pretende di avere nella pubblica
piazza una verita “maggiore” o superiore agli altri, men che meno una verita “unica” -
non nel senso di una sola ma in quello di qualcosa di irripetibile - da ribadire in
pubblico. Da qui la sostanziale “assenza” della Chiesa in quanto Chiesa, per una

presenza come agenzia di animazione sociale.

Per questo siamo abbastanza sicuri che I'espressione dei due pontefici - “diritto
di cittadinanza” - come non e stata molto seguita ai tempi di Giovanni Paolo Il, cosi non
lo sara granché nemmeno con Leone XIV. Tutta una teologia parla da tempo
dell'interpretazione non-religiosa del cristianesimo. «Il Dio che € con noi ¢ il Dio che ci
abbandona, un Dio che si lascia cacciare fuori dal mondo, un Dio impotente e debole. ||
credente, quindi, € uno che vive davanti a Dio e con Dio, ma senza Dio». Cosi Dietrich

Bonhoeffer, il quale perd era protestante e non cattolico.



