BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

replica

Non allergia alla Corredentrice ma fedelta

all'unico Redentore

27_11_2025

Antonio

Stagliano*

1 ‘Q’ 7

m

La posizione del documento Mater Populi fidelis non & dettata da un"allergia" o da una
sottovalutazione di Maria, ma da una fedelta coraggiosa ai cardini della fede cattolica:

I'unicita di Gesu Cristo e la sufficienza della sua opera redentrice. Il suo cuore &


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/antonio-stagliano
/it/antonio-stagliano

cristologico. Non si (dis-)perde in una disputa mariologica fine a sé stessa.

Anzitutto, & necessario ribadire con san Tommaso d'Aquino che la fede
cristiana ha per oggetto la res (la realta divina), non gli enunciati. Percio, ogni
termine, per quanto radicato nella pieta, se anche solo semanticamente tende a
suggerire un'opera salvifica "parallela" o "complementare" a quella di Cristo, rischia di
minare la fede in Cristo “unico redentore”. Il termine “corredentrice” in bocca a san
Giovanni Paolo Il, uomo di spiritualita indiscutibilmente cristocentrica, non fa alcun
problema. Direi la stessa cosa per il magistero di Leone Xlll e di tanti santi che I'hanno
utilizzato: penso al Padre maestro di Lucera, san Francesco Antonio Fasani, a cui ho
dedicato un ampio studio critico nel mio saggio mariologico - Maria di Nazareth da

conoscere e amare. Teologia devozione poetica omiletica (LEV 2016).

Diversamente da chi dichiara che “il titolo non gli piace” - e pero poi non spiega
“i perché”, impegnandosi a “dire” che il Documento e “fatto male” -, a me il titolo “piace
molto” e tuttavia rifletto teologicamente sulle preoccupazioni dell’alto Magistero (solo
per inciso, il Documento é firmato da Sua Santita Leone XIV che, da cardinale, ha seguito
anche liter di approfondimento e di definizione): I'intenzione non & sminuire Maria, ma
proteggere la verita della Redenzione, che & azione sovrabbondante e sufficiente di Dio in
Cristo. E questo il motivo vero per cui Benedetto XVI - sulla scia del Concilio Vaticano Il -

non ha mai usato questo termine.

La teologia di Ratzinger é caratterizzata da una forte reazione contro le visioni
puramente "giuridiche" della Redenzione (la teoria soddisfattoria di Anselmo
interpretata in modo troppo forense). Per lui, la Croce non & primariamente il
pagamento di un debito a un Dio giudice irato, ma & |'atto supremo dell'Amore trinitario
che vince il male. In questa prospettiva, il ruolo di Maria non e quello di "co-offrire una
soddisfazione", ma di essere la creatura che, per prima e in modo perfetto, si lascia amare
e trasformare da quell'’Amore, diventandone il modello e la madre per tutti i credenti. La
sua posizione di silenzio sul termine "Corredentrice" e la sua preferenza per un
linguaggio piu scritturistico ("donna", "madre", "discepola", "collaboratrice") si allinea
perfettamente a questa visione come si puo approfondire nel mio saggio Madre di Dio.

La mariologia personalistica di Joseph Ratzinger (San Paolo 2010).

L'articolo offre una
lettura intelligente di un dibattito teologico sentito. Tuttavia, I'autore costruisce
un argomento che, se seguito fino in fondo, condurrebbe a conseguenze dottrinali
preoccupanti. Il fulcro della critica ruota attorno al concetto di una dissimilitudo minor,

per cui Maria, apparterrebbe a un "ordine ipostatico" superiore a ogni creatura. Il


https://lanuovabq.it/it/leggere-stagliano-per-capire-lallergia-alla-corredentrice

concetto e chiaro: Maria occuperebbe uno status ontologico intermedio tra Dio e la
creatura. Come diversamente si potrebbe comprendere la frase dell'autore: «Maria
Santissima, come Immacolata Madre di Dio, € elevata all'ordine ipostatico (che non
significa che ella goda dell'unione ipostatica); e questo la pone incommensurabilmente

al di sopra di ogni creatura, di ogni santo e di ogni angelo».

La questione non é allora piu pastorale o linguistica, ma ontologica. Si ritiene che il
rifiuto del titolo "Corredentrice" derivi da una visione insufficiente della natura singolare
di Maria, dell'ordine ipostatico a cui e stata elevata. La sua critica non e solo che si neghi
un titolo, ma che si neghi la realta ontologica che quel titolo descriverebbe. E cosa é un

“ordine ipostatico” che non é il godimento dell’'unione ipostatica di Cristo?

Poiché Maria @ Madre di una Persona Divina (il Verbo incarnato), la sua esistenza
non potrebbe piu essere compresa all'interno dei normali binari "Creatore-creatura".
Ella verrebbe "elevata" a un ordine singolare, un tertium genus ontologico: inferiore
all'unione ipostatica di Cristo (dissimilitudo maior), ma superiore a qualsiasi altro ordine
creato (natura, grazia santificante, gloria) (dissimilitudo minor). In questo stato, Lei non &
"solo una creatura", ma € "piu che creatura" in senso ontologico. Dante, allora, non
userebbe una semplice iperbole poetica, ma descriverebbe una realta metafisica: se
Maria appartiene a questo "ordine ipostatico", allora la sua capacita di agire non puo
essere quella di una “creatura redenta”. La sua collaborazione all'opera della
Redenzione non e solo morale (soffrire con il Figlio) o esemplare (essere un modello di
fede), ma ontologicamente qualificata. |l suo dolore sul Calvario, offerto in unione a
quello del Figlio, ha un valore "quasi-infinito" perché non ¢ il dolore di "una donna", ma
dell''mmacolata Madre di Dio appartenente a questo presunto ordine ipostatico.
Pertanto, il termine "Corredentrice" non e un'esagerazione devozionale, ma il corretto
riflesso linguistico di questa realta ontologica e funzionale unica, (di cui si dovrebbe fissare

un dogma?).

Sic stantibus rebus, spostare il dibattito sul piano filosofico e antropologico &
fondamentale, perché rivela il presupposto errato di chi cerca di creare una categoria
ontologica intermedia per Maria. L'essere creati "a immagine e somiglianza di Dio" (Gen
1,26) non annulla la distanza infinita tra Creatore e creatura, ma la qualifica in modo
sublime. L'umano, per grazia, € chiamato a una partecipazione alla vita divina che ne
amplia i confini verso l'infinito, senza per questo farlo uscire dall'alveo della creaturalita.
La grazia non soppianta la natura, la perfeziona e la potenzia oltre ogni misura, ma non

la trasfigura in altro da sé. Il "divino" nell'uomo € un dono di partecipazione, non un



possesso autonomo di essenza.

In questo orizzonte, I'espressione poetica "piu che creatura” non indica un
tertium genus tra Dio e I'uomo, ma l'abissale pienezza di umanita raggiunta dalla
Vergine in virtu della grazia. E 'umanita portata al suo massimo splendore possibile,
"divinizzata" dall'azione dello Spirito, non una natura ibrida. E la "figlia del tuo figlio" che,
nella sua piena realizzazione come creatura redenta e madre del Redentore, manifesta il

trionfo della grazia divina senza cessare di essere il modello della creatura fedele.

*Presidente della Pontificia Accademia di Teologia



