BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

corredenzione

Modello dei redenti e basta? La verita dogmatica

€ un’altra

10_12_2025
i »-:r’]_ 5
Serafino &E;, ’
Maria =

Lanzetta

Sia la Nota Mater Populi Fidelis del Dicastero per la Dottrina della Fede che gli interventi

di Sua Ecc.za. mons. Antonio Stagliano, sull'Osservatore Romano e poi su questo giornale,
sono di notevole importanza per approfondire la dottrina mariologica relativa ai titoli

soteriologici di Maria Vergine. La cosa piu interessante prodottasi € che co-redenzione e


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/serafino-maria-lanzetta
/it/serafino-maria-lanzetta
/it/serafino-maria-lanzetta
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2025-11/quo-259/l-icona-della-dissimilitudine.html
https://lanuovabq.it/it/stagliano-bussola-disputa-sulla-corredenzione-di-maria

mediazione mariane, lasciate fino a poco fa in un ambito angusto della teologia, note
per lo piu agli addetti ai lavori, ora invece suscitano vasto interesse tra il popolo di Dio.
Un dibattito nuovo e molto propizio si fa strada. Non bisogna arrestare la riflessione che
emerge. E doveroso, invece, rilanciarne i punti cardine che emergono soprattutto

dall'analisi del Presidente della Pontificia Accademia di Teologia.

E chiara un'impostazione piu antropologica nella riflessione di Mons. Stagliano.
Maria non offre una co-soddisfazione pagando con Cristo il prezzo di un riscatto
forense, dando voce alla teologia della sofferenza vicaria d'anselmiana memoria, bensi &
Colei che riceve 'amore di Cristo, se ne lascia trasformare e lo trasmette ai credenti. C'e
una singolarita di Maria, certo. Ma € nel ricevere, non nel fare. Maria e la Madre di
Cristo, la prima dei redenti. Redenta anche in modo singolare, ma senza pretese. E un
modello di redenzione. Tutto qui. Eppure, se si parte dal dogma di Efeso (431), non si Ci
dovrebbe accontentare di un modello mariologico recettivo che, in ultima analisi,
ascriverebbe alla Vergine il titolo caro a Nestorio di Christotokos e non quello dogmatico,

difeso strenuamente da san Cirillo d'Alessandria, di Theotokos, Dei Genitrix.

Il dibattito sulla partecipazione di Maria alla salvezza, infatti, deve ritrovare il suo
aggancio a questa prima grande disputa mariologica, risolta egregiamente con il dogma
della divina Maternita: Maria € Madre di Dio e non solo di Cristo, pur avendo dato a
Gesu la sola natura umana. La maternita termina alla Persona del Figlio e non alla
natura. Essendoci in Gesu una sola persona divina e non due, come invece voleva
Nestorio, Maria &€ madre della Persona del Figlio, generato secondo la natura umana.
Maria € quindi Dei genitrix non Christi genitrix. Questo secondo titolo, pur suonando
meno ridondante e piu antropologico, non esprime la verita dogmatica. Per inciso: e
molto piu arduo accettare Dei genitrix che Co-redemptrix. Anche E.B. Pusey se ne dovette

avvedere redarguito da san John Henry Newman.

Difendere la Theotokos, iscrivendo cosi Maria nell'ordine ipostatico del Verbo
incarnato (ordine di grazia singolare realizzato in virtu della sua maternita divina resa
feconda dalla grazia), significo ripudiare alla radice un minimalismo ante litteram, piu
plausibile a livello razionale, ma non per questo reale. Nestorio non puntava alla res ma
all'enunciato. Tuttavia, il problema non era mariologico ma cristologico. Maria Madre di
Dio teneva insieme l'unita della Persona del Verbo e la verita della natura umana che
Cristo assunse dalla Vergine, evitando di scadere nell'errore grossolano di “due Figli”,
come ribadi san Cirillo nella sua seconda lettera a Nestorio accolta anche dal Concilio. Si
ha qualcosa di molto analogo se si capisce correttamente la co-redenzione di Maria. La

Vergine ci aiuta a tenere insieme la verita divina della redenzione e il vero e necessario



contributo umano: in primis della natura umana di Gesu, quindi di Maria, non come
mera ricettrice di salvezza, ma quale operatrice fattiva in Gesu e per Gesu, in virtu del
suo vincolo materno con il Signore. Cosi, mentre la Vergine salvaguarda la verita della
carne della redenzione, prelude in modo unico e pur sempre analogico alla
partecipazione associativa di ogni altro uomo alla salvezza di Cristo mediante il merito.
Negare una reale e attiva co-redenzione di Maria comporta, in ultima analisi, un rifiuto
della dottrina del merito quale vera associazione dell'uomo a Cristo e cooperazione con

Lui alla sua salvezza, reso cio possibile dalla grazia.

Il problema in questo dibattito & senz'altro ontologico. Bisogna attestarsi
sull'aspetto metafisico della partecipazione alla salvezza. Cos'é partecipazione nel nostro
caso? La capacita di essere collaboratori di Cristo nell'esecuzione soggettiva del fine
salvifico. Invitato dalla sua grazia e reso capace dal suo amore, 'uomo, in Cristo, &
capace di cooperare alla sua e altrui salvezza. La res partecipativa & costituita dalla
grazia di Colui che invita e rende capaci di un tale atto. Il partecipante, a sua volta, si
unisce a tale opera e vi contribuisce con cio che ha di proprio: la sua liberta e il suo
merito. C'é una gerarchia di partecipazione tra le creature, in virtu del merito e della
dignita, ma non c'e bisogno di una minimizzazione della dissimilitudine, perché in fondo
non c'e una partecipazione graduale o quantistica. Non bisogna trasformare la
metafisica in una teoria della quantita per appurare il grado minimo di partecipazione di

Maria e della creatura cosi che non si disturbi 'opera di Cristo.

La partecipazione metafisica e in sé stessa dipendenza causale del partecipante
da Colui che lo ammette alla partecipazione. Partecipazione, in altre parole, & gia in sé
dipendenza e subordinazione. Maria come creatura dipende dal Creatore perché
partecipa all'essere. Vi partecipa in modo pieno, come del resto ogni altra creatura vi
partecipa secondo la sua capacita di essere. In quanto Madre di Dio e Co-redentrice,
Maria partecipa all'opera salvifica del Figlio con tutta la sua capacita di Madre e di nuova
Eva. Tale partecipazione unica, singolare e inarrivabile, perché fondata sui due connotati
soteriologici unici appena enunciati: Madre di Dio e alma Socia del vero Adamo, non
diminuisce la precedenza e I'eccellenza del Figlio, ma l'ostende. Maria non & una
minaccia a Cristo: & la Madre che lo glorifica nel modo piu eccellente. Dire Co-redentrice,
pertanto, equivale a dire co-operazione singolare di Maria all'opera della redenzione,
non recettiva ma fattiva, ancorata a monte, in modo metafisico, in una partecipazione
reale resa tale dalla sua grazia singolare. Non bisogna appurare la partecipazione
“minima” di Maria alla salvezza cosi che non sia troppo invadente e meno antropologica;
non € necessario rendere Maria “dissimile" quanto piu possibile, perché la dissimilitudo,

maior o minor che sivoglia, € nell’essere di Maria non nel fare, nella partecipazione alla



grazia, non nella quantita dell’'azione svolta.

Questo puo chiarire, infine, un altro punto che viene spesso sollevato nel dibattito,
quasi a voler tranciare la discussione, ma in modo molto poco sinodale: Maria non
potrebbe essere Co-redentrice perché in fondo Lei stessa ha avuto bisogno della
redenzione. Come si potrebbe essere redenti e co-redimere allo stesso tempo? Sembra
che v'é una «contraddizion che nol consente». Sembra. In realta, non si tratta di una
contraddizione per il fatto che essere redenta per Maria & su un piano precedente e piu
perfetto (in termini di partecipazione metafisica) dell'essere Co-redentrice. Maria &
redenta singulari modo ci dice il dogma delllmmacolata Concezione. E redenta come
solo a Lei s'addice. E stata pre-servata dal peccato originale per uno speciale privilegio
della grazia di Cristo. Si, Maria ha ricevuto un privilegio singolare che nessun‘altra
creatura ha, quello di essere Immacolata, senza peccato. Di qui la sua capacita
ontologica di schiacciare con Cristo la testa al serpente infernale; di qui il suo munus
associativo cum Cristo e sub Cristo nella redenzione dellintera umanita. Se Maria
partecipa realmente alla grazia e alla salvezza con il suo essere di Madre Immacolata,
allora non puo non essere Mediatrice di grazia e di salvezza. Questo esprime il termine

teologico di Co-redentrice.



