LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

RUSSIA CRISTIANA

Modelli di santita nella Chiesa del '900

Anticipiamo qui sotto l'intervento di Pigi Colognesi al Convegno internazionale promosso da
Russia Cristiana che si svolge questo week end tra Milano e Seriate (Bg) dal titolo: "Crisi

dell'umano e desiderio di felicita. Che cosa ha da dire la Chiesa oggi?".


https://www.newdailycompass.com/it/cultura

Il santo € un uomo

Don Luigi Giussani, figura significativa e profetica della Chiesa cattolica del XX secolo, ha
scritto: «Il santo € un uomo. Vi € una accezione della parola santita la quale si rifa ad una
immagine di eccezionalita che una aureola esprime. Eppure il santo non & né un
mestiere di pochi né un pezzo da museo. La santita va vista in ogni tempo come la stoffa
della vita cristiana. Pur dentro la parzialita di certe immagini rimane la traccia di una
idea fondamentalmente esatta: il santo non & un superuomo, il santo & un uomo vero. |l
santo e un vero uomo perché aderisce a Dio e quindi all'ideale per cui e stato costruito il
suo cuore, e di cui e costituito il suo destino»[1]. «Il santo € un uomo»; questa
definizione e solo apparentemente sbrigativa e semplicistica. Un episodio raccontato
dallo stesso don Giussani pu0 aiutarci a intravvedere la profondita innovativa di simile
impostazione e le sue implicazioni operative: «l primi mesi di Gioventu Studentesca [il
movimento giovanile da cui sarebbe nata Comunione e Liberazione] mi hanno fatto fare
una conferenza a trecento preti, e nel dibattito un giovane prete domando: “Lei a un
giovane prete cosa consiglierebbe innanzitutto, come prima cosa, a cosa consiglierebbe

di stare attento, per fare il suo mestiere insomma”. Gli ho detto: “Guardi, che sia uomo"»

La santita, dunque, ¢ la realizzazione, il compimento dellumanita di ogni singola
persona. Chiamandosi «santi» i primi cristiani indicavano la loro separatezza, dovuta
all’elezione di Dio, dalle logiche mondane; ma una separatezza che significa il
compimento in Cristo delle aspirazioni umane, non una loro repressione o
sublimazione. Basti pensare a come san Paolo ha approcciato gli smaliziati ascoltatori
dell'Areopago di Atene: «Cittadini ateniesi, vedo che in tutto siete molto timorati degli
déi. Passando infatti e osservando i monumenti del vostro culto, ho trovato anche
un’ara con l'iscrizione: Al Dio ignoto. Quello che voi adorate senza conoscere [cioe
I'aspirazione suprema della vostra umana religiosita in ricercal, io ve lo annunzio»[3]. Si
pensi, poi, a come il famoso retore Mario Vittorino ha annunciato pubblicamente la sua

conversione: «Quando ho incontrato Cristo mi sono scoperto uomo»

La santita in epoca cristiana

Il santo & un uomo «vero». In tutte le civilta di carattere ultimamente umanistico, cioé
impostate sulla centralita della persona umana e sulla consapevolezza della sua
singolare destinazione alla felicita, la questione antropologica fondamentale é stata

quella di definire i contenuti dell'aggettivo «vero» da attribuire all'uomo. Cosi & stato per



la civilta occidentale, fino a che é stata fondamentalmente impregnata e determinata dal
cristianesimo. In simile contesto la santita ha coinciso di fatto con l'identificazione delle
caratteristiche che fanno di un uomo un uomo «vero». Ne consegue che il modello di
santita proposto dalla Chiesa Cattolica, almeno fino alla meta del XX secolo, ha avuto
I'aspetto della sottolineatura di virtu indicate come indispensabili per raggiungere il
livello compiuto del'umanita, cio&, appunto, la santita. Tipica espressione di tale modo di
procedere € stata I'individuazione di modelli di santita specifici per ogni categoria di
persone; per i ragazzi maschi - per esemplificare partendo da quanto ricordo della mia
formazione cristiana - si sottolineava la purezza di san Luigi Gonzaga e per le femmine il
sacrificio per la castita di santa Maria Goretti, per gli operai san Giuseppe lavoratore e
per i politici san Tommaso Moro. L'accento & stato posto, dunque, sulla eccezionalita del
santo. Non ci interessa indagare in questa sede il fatto che una simile impostazione ha
rischiato facilmente di cadere in una riduzione moralistica; cid che importa ritenere & il
fatto che il santo é stato comunque inteso come vertice di una umanita che, a livello

magari piu elementare, era perd accessibile a tutti.

La santita nell’epoca della scristianizzazione

«Ma sembra che qualcosa sia accaduto che non &€ mai / accaduto prima: sebbene non si
sappia quando / o perché, o come, o dove. / Gli uomini hanno abbandonato Dio non per
altri / dei, dicono, ma per nessun Dio»[5]. E il fenomeno della scristianizzazione, che ha
investito la Chiesa in modo pesante e, a partire dalla meta del secolo scorso, sempre piu
evidente. Non mi soffermo a compiere un'analisi delle cause e delle modalita espressive
della scristianizzazione; per il nostro argomento basti considerare che essa si inserisce
nell'alveo di un ampio fenomeno culturale per cui la consistenza dellumano, I'esistenza
stessa dell'io vengono messe in discussione. Lo documenta in modo impressionante un
brano di Philip Roth: «Tutto cio che posso dirti con certezza é che io, per esempio, non
ho un io, e che non voglio o non posso assoggettarmi alla buffonata di un io. Quella che
ho al posto dell'io € una varieta di interpretazioni in cui posso produrmi, e non solo di
me stesso: un’intera troupe di attori che ho interiorizzato, una compagnia stabile alla
quale posso rivolgermi quando ho bisogno di un io, uno stock in continua evoluzione di
copioni e di parti che formano il mio repertorio. Ma sicuramente non possiedo un io
indipendente dai miei ingannevoli tentativi artistici di averne uno. E non lo vorrei. Sono

un teatro e nient'altro che un teatro»

I dramma non é solo, dunque, che non si crede piu al Dio cristiano, ma che non si crede

piu a nessun dio; anzi che non si crede a nulla che esorbiti dalla immediatezza della



soddisfazione garantita dagli idoli, che Eliot, nei versi immediatamente successivi a quelli
citati, ha sintetizzato in «Usura, Lussuria e Potere». Piu profondamente, questo significa
che non si pone piu neppure la domanda su che cosa sia I'io; non & tema in discussione,
non e questione che valga la pena affrontare. Personalmente mi sono reso conto con
evidenza di questa trasformazione quando ho fatto I'esperienza di insegnare religione.
lo cercavo di far emergere nei miei studenti le inestirpabili domande religiose, cioé
quelle piu razionali ed umane: da dove vengo? dove vado? cos'e la verita? dove posso
trovare la giustizia? E un giorno un mio studente mi ha risposto infastidito: «Professore,
secondo me lei si fa un sacco di domande inutili». Ecco, «inutili»; la religione & inutile per
la vita perché la persona crede di non avere piu il problema del senso della propria
umanita. Ovwviamente la domanda religiosa resta inestirpabile anche per 'uomo
contemporaneo scristianizzato, ma il contesto culturale e la conseguente esperienza

esistenziale tende a negare la problematica stessa della verita dell'io.

Cid ha un riverbero decisivo sulla questione della santita. Essa non pud piu essere una
specie di supplemento eccezionale di un umano dato per acquisito nelle sue dinamiche
essenziali; essa € chiamata a dimostrare che 'umanita in quanto tale & possibile, che l'io
esiste in modo differente da come esistono un cane o una bottiglia ed ha una
destinazione infinta. Insomma, la santita € chiamata a dimostrare la possibilita stessa

dell'umanita: «ll santo € un uomon».

Alla ricerca del volto umano

Il problema posto dalla santita nell'attuale contesto culturale &, dunque, un problema
squisitamente antropologico: il cristiano, che € santo per vocazione, € chiamato a
mostrare che 'umanita e possibile, che I'io non e pura finzione. Dobbiamo quindi
chiederci, seppure sommariamente, quali sono le caratteristiche dell'io che la mentalita

attuale ha - per usare un termine caro al linguaggio postmoderno - «decostruito».

La prima questione & senza dubbio la consapevolezza del «dato». La mentalita in cui
viviamo ci induce a pesare che ogni cosa - e quindi anche ['io - sia ultimamente un
«prodotto» e per ci0 stesso «artificiale». «Prodotto» &€ molto diverso da «dato»;
quest'ultima parola indica che l'io & offerto a se sesso da una alterita misteriosa di cui
non si conoscono i confini; la prima, invece, descrive un processo identificabile, un
itinerario che un certo livello della materia ha dovuto percorrere per raggiungere il
risultato della «produzione», appunto. Ma se l'io & il puro prodotto dei suoi antecedenti
biologici, sociali e culturali, non si pone il tema della sua inalienabile unicita, della sua

incoercibile liberta - essa, infatti non sarebbe garantita da nulla -, tantomeno della sua



«verita».

In secondo luogo l'io & insopprimibile esigenza di significato, di completezza che
deborda la soddisfazione momentanea. Esso infatti & rapporto con l'infinito, rispetto al
quale non puo che porsi in atteggiamento di attesa desiderosa. L'uomo € infatti
inesauribile tensione al vero, al bello, al giusto, alla felicita; egli ha un «cuore» che

desidera e la curiosita indomita del bambino ne é I'esempio piu chiaro.

Il santo oggi & chiamato a «salvare», documentandola come possibile, questa grandezza
dell'io. Se e vero, infatti, che tutto ci parla di una distruzione dellumano, di una
traumatica devastazione dell'io, & pur sempre vero, come ha osservato Ol'ga Sedakova,
che prima di questa distruzione deve esistere qualcosa da distruggere, prima della
frammentazione deve constatarsi una unita; se si parla di decadimento, bisogna
presupporre che prima «doveva esserci qualcosa che poi & decaduto. Cosi come ai
traumi infantili doveva pur precedere un soggetto non ancora traumatizzato, poiché
non si puo traumatizzare qualcosa che non esiste. Prima di decadere bisognava pur
essere in una qualche posizione, da cui si & caduti in basso»[7]. Ed & molto interessante
quanto la stessa Sedakova dice a proposito della santita: «Che cosa intendo parlando di
impressione di santita? Provo a dirlo per quanto mi riguarda. Innanzitutto, incontrando
questo sguardo ci vediamo visti fin nel profondo, e questo non fa alcuna paura, come ci
sarebbe da aspettarsi, non a caso 'uomo si nasconde allo sguardo onniveggente di Dio,
come fece un tempo Adamo. Al contrario, questo sguardo ci colma sconfinatamente di
gioia e di vigore; la, nel profondo di noi, appare visibile qualcosa che e possibile amare,
che é cosa buona, e che noi stessi non riuscivamo a immaginarci. Questo sguardo vede
in noi la creatura divina. Probabilmente & questa la luce che vede in noi il santo: “Non
avere paura, non avere paura di niente”, dice questo sguardo. Accanto ai santi noi ci
sentiamo al centro del mondo. E una percezione sorprendente: la percezione che la

morte € vinta e niente perisce».

Il Concilio Vaticano Il

II'momento in cui la Chiesa Cattolica si € piu acutamente e collegialmente interrogata sui
cambiamenti della cultura contemporanea é senz'altro il Concilio Ecumenico Vaticano Il.
Nella Costituzione dogmatica sulla Chiesa, Lumen gentium, il Concilio ha fatto una
profonda riflessione sul tema della santita. Prima ancora di ogni eccezionalita e di ogni
specializzazione, diciamo cosi, per categoria, la Lumen gentium parla, nel capitolo V, di
«Universale vocazione comune alla santita nella Chiesa». Vale la pena leggerne un

passaggio: «l seguaci di Cristo, chiamati da Dio, non a titolo delle loro opere, ma a titolo



del suo disegno e della grazia, giustificati in Gesu nostro Signore, nel battesimo della
fede sono stati fatti veramente figli di Dio e compartecipi della natura divina, e percio
realmente santi. Essi quindi devono, con l'aiuto di Dio, mantenere e perfezionare con la
loro vita la santita che hanno ricevuto. Li ammonisce I'Apostolo che vivano “come si
conviene a santi” (Ef 5,3), si rivestano “come si conviene a eletti di Dio, santi e prediletti,
di sentimenti di misericordia, di bonta, di umilta, di dolcezza e di pazienza” (Col 3,12) e
portino i frutti dello Spirito per la loro santificazione (cfr. Gal 5,22; Rm 6,22). E poiché
tutti commettiamo molti sbagli (cfr. Gc 3,2), abbiamo continuamente bisogno della
misericordia di Dio e dobbiamo ogni giorno pregare: “Rimetti a noi i nostri debiti” (Mt
6,12). E dunque evidente per tutti, che tutti coloro che credono nel Cristo di qualsiasi
stato o rango, sono chiamati alla pienezza della vita cristiana e alla perfezione della
carita e che tale santita promuove nella stessa societa terrena un tenore di vita piu

umano»

Indubbiamente una certa interpretazione del Concilio, che potremmo chiamare
«rivendicativa, si € limitata ad osservare come questi testi abbiano contribuito a far
uscire 'immagine del santo da una visione venata di clericalismo per renderla vicina al
cristiano comune in quanto appartenente, in virtu del battesimo, al popolo di Dio. Ed e
innegabile che i modelli di santita proposti per secoli alla memoria e all'imitazione del
popolo di Dio fossero sbilanciati a favore di scelte di vita clericali: vescovi, monaci, frati e
suore. A correzione di questa tendenza, dopo il Concilio e stata prestata particolare
attenzione nel proporre, invece, modelli di santita piu «normali»: padri e madri di
famiglia, semplici lavoratori laici, giovani che hanno vissuto la vita comune dei loro

coetanei.

Ma l'approfondimento del Concilio non & stato solo un riequilibrio sociologico, bensi
I'affermazione radicale che la santita e la stoffa stessa della vita cristiana, la caratteristica
dell'umanita del discepolo di Cristo e, per cio stesso, proposta per tutti gli uomini. Infatti
'umano distrutto dalla mentalita dominante I'epoca della scristianizzazione potra
rinascere solo in un incontro con una umanita viva, una umanita - mi si passi
I'espressione - umana. Lo afferma ancora don Giussani: «Dove si puo ritrovare, dove si
puo trovare la persona? lo dove mi posso ritrovare? [...] La persona ritrova se stessa in
un incontro vivo, vale a dire in una presenza in cui si imbatte e che sprigiona
un‘attrattiva, [...] vale a dire provoca al fatto che il cuore nostro, con quello di cui &
costituito, con le esigenze che lo costituiscono, c'é, esiste. Quella presenza ti dice: “Esiste

quello di cui e fatto il tuo cuore; vedi, per esempio, in me esiste”"»



Martirio e verginita

Due sono i modelli di «<io» che piu direttamente e acutamente di altri possono
richiamare 'uomo dimentico della propria dignita: il martire e il vergine. Lo afferma
ancora la Lumen gentium: «Avendo Gesu, Figlio di Dio, manifestato la sua carita dando
per noi la vita, nessuno ha piu grande amore di colui che da la vita per lui e per i fratelli
(cfr. 1 Gv 3,16; Gv 15,13). Gia fin dai primi tempi quindi, alcuni cristiani sono stati
chiamati, e altri lo saranno sempre, a rendere questa massima testimonianza d'amore
davanti agli uomini, e specialmente davanti ai persecutori. Percio il martirio, col quale il
discepolo é reso simile al suo maestro che liberamente accetta la morte per la salute del
mondo, e col quale diventa simile a lui nella effusione del sangue, & stimato dalla Chiesa
come dono insigne e suprema prova di carita. Ché se a pochi & concesso, tutti pero
devono essere pronti a confessare Cristo davanti agli uomini e a seguirlo sulla via della
croce durante le persecuzioni, che non mancano mai alla Chiesa»[10]. Non & quindi un
caso che Giovanni Paolo Il - che passera alla storia, tra I'altro, per 'enorme quantita di
canonizzazioni e beatificazioni realizzate - abbia mostrato una particolarissima
attenzione ai martiri del Ventesimo secolo, nel quale ideologie di morte hanno tentato di
schiacciare 'umano. Nell'omelia per la commemorazione dei testimoni della fede del
secolo XX, il 7 maggio 2000, Giovanni Paolo Il ha detto: «L'esperienza dei martiri e dei
testimoni della fede non é caratteristica soltanto della Chiesa degli inizi, ma connota
ogni epoca della sua storia. Nel secolo ventesimo, poi, forse ancor piu che nel primo
periodo del cristianesimo, moltissimi sono stati coloro che hanno testimoniato la fede
con sofferenze spesso eroiche. Quanti cristiani, in ogni Continente, nel corso del
Novecento hanno pagato il loro amore a Cristo anche versando il sangue! Molti Paesi di
antica tradizione cristiana sono tornati ad essere terre in cui la fedelta al Vangelo é

costata un prezzo molto alto».

Il testo sopra citato della Lumen gentium, parla poi della verginita: «Parimenti la santita
della Chiesa e favorita in modo speciale dai molteplici consigli che il Signore nel Vangelo
propone all'osservanza dei suoi discepoli. Tra essi eccelle il prezioso dono della grazia
divina, dato dal Padre ad alcuni (cfr. Mt 19,11; 1 Cor 7,7), di consacrarsi, piu facilmente e
senza divisione del cuore (cfr. 1 Cor 7,7), a Dio solo nella verginita o nel celibato. Questa
perfetta continenza per il regno dei cieli € sempre stata tenuta in singolare onore dalla
Chiesa, quale segno e stimolo della carita e speciale sorgente di fecondita spirituale nel
mondo». E importante notare che la valorizzazione conciliare della verginita consacrata
non coincide con il ritorno del privilegio alla forma clericale della vita cristiana. Da
guesto punto di vista & estremamente importante il fenomeno della consacrazione nella

verginita di persone che continuano a vivere la loro esistenza «<normale», come tutti gli



altri battezzati e come tutti gli uomini. Essi vivono in case come tutti gli altri, svolgono
lavori comuni, non si differenziano in nulla dagli altri, se non per la consapevolezza che
la fede ricevuta € la piu perfetta realizzazione dellumano. Queste forme profetiche
documentano che la santita non €, appunto, una aggiunta estrinseca all'umano che,
quindi, ha bisogno di forme, abiti, luoghi particolari; anzi essa si puo e deve vivere nelle
condizioni e nelle modalita della vita di tutti. Infatti € proprio nella vita «<normale» che
'uomo contemporaneo rischia di perdere se stesso; ma questa quotidianita € anche il

luogo in cui egli puo ricevere la proposta esemplificata della vita nuova portata da Cristo.

Da figlio della diocesi ambrosiana, mi piace ricordare che il nesso tra martirio e verginita
e stato a lungo meditato da santAmbrogio. Egli si e trovato a guidare una Chiesa che
aveva ormai superato la fase della persecuzione cruenta; il cristianesimo non solo era
accettato dal potere politico imperiale, ma era addirittura diventato religione di stato.
Da qui la sua domanda: Come si puo testimoniare - martyréin - la novita cristiana in un
contesto in cui il martirio fisico non & piu immaginabile? Anzitutto, rispose, celebrando
degnamente la memoria dei martiri che hanno reso possibile che la fede cristiana non
morisse. E poi - qui sta la sua grande intuizione - attraverso quella forma incruenta di
martirio che e la dedizione totale nella verginita; quella realizzata ad esempio da sua

sorella Marcellina, per la quale ha scritto opere importanti.

Immedesimazione con Cristo

La santita e in ultima analisi immedesimazione con Cristo, che e Dio che ha assunto in
pieno tutta la nostra umanita per salvarla. Lo conferma ancora don Giussani: «Nella
fisionomia del santo I'affezione a Cristo costituisce il tratto piu rispettabile e
stupefacente, e il senso della sua Presenza 'aspetto piu determinante. In un certo senso
cio che brama il santo non é la santita come perfezione; € la santita come incontro,
appoggio, adesione, immedesimazione con Gesu Cristo»[11]. Solo al'interno di questa
affezione che siimmedesima si comprende adeguatamente il termine tradizionale che

indica la santita - «imitazione di Cristo» -, senza che esso scada in logica moralistica.

Vorrei documentare questa «imitazione di Cristo» leggendo qualche pagina di Charles
Péguy. Nel suo scritto polemico del 1911 Un nouveau théologien, M. Fernand Laudet[12],
il cantore di Giovanna d'Arco si fa difensore della santita normale, che vive l'eroico nel
quotidiano e il quotidiano come eroico, secondo l'acuta definizione che Giovanni Paolo Il

ha dato del movimento benedettino

Péguy parla dei lavoratori: «Ogni atelier cristiano € un'immagine dell'atelier di Nazareth.



Noi abbiamo tutti ricevuto la missione propria, per cosi dire, la comune vocazione
propria di salvarci; e specialmente noi abbiamo tutti ricevuto la comune legge del
lavoro. Nell'antica Legge la legge del lavoro, il comandamento del lavoro, procedeva
come ogni servitu dalla caduta di Adamo. Era un castigo di giustizia. Gesu addossandosi
per cosi dire questa legge, la legge dellumanita, ne ha fatto una legge d'amore. Cosi &
nato il lavoro nuovo. Oggi 'uomo che lavora € un uomo che fa come Gesu, che imita
Gesu. Il lavoro quotidiano non € pit una pena, non € piu unicamente una pena, non e
piu principalmente una pena. E oggi una imitazione di un augusto lavoro quotidiano.
Centinaia di migliaia di uomini, d’operai cristiani non hanno che questo da fare: la loro
giornata. E colui che non ha lasciato il tavolo da lavoro e la pialla che per coricarsi per

morire & colui che & piu gradito a Dio».

Parla poi delle famiglie: «Tanto quanto ogni atelier cristiano e I'immagine dell'atelier di
Nazareth, cosi ogni famiglia cristiana € un‘immagine della famiglia di Nazareth; come
ogni operaio cristiano lavora come Gesu, cosi ogni padre cristiano, ogni madre cristiana
ama, istruisce, nutre, cresce i suoi bambini come Giuseppe e Maria amavano, istruivano,
nutrivano, crescevano Gesu, ogni figlio cristiano ama, onora, nutre i parenti come Gesu
amava, onorava, nutriva suo padre e sua madre. Il quarto comandamento ha rivestito
nella legge d'amore, nella nuova legge, nella cristianitd come una giovinezza nuova. E
che in effetti un fatto nuovo si € prodotto per noi. Una famiglia modello ha per cosi dire
funzionato davanti ai nostri occhi, una famiglia da imitare. Dopo quel giorno ogni padre
e ogni madre cristiana € un'immagine di Giuseppe e di Maria, ogni figlio e ogni figlia
cristiana @ una immagine di Gesu. | bambini sono letteralmente alla scuola del piccolo
Gesu. Gesu alla fin fine ha portato questo quarto comandamento alla sua piena
realizzazione, a tutta la sua potenza soprannaturale. Perché 'obbedienza, la
sottomissione di Gesu a suo padre e madre che I'hanno nutrito non erano ancora che
un'immagine temporale della perfetta sottomissione filiale eterna di Gesu a suo Padre,

suo Padre che é nei cieli».

Ed infine degli ammalati: «<Una delle proposizioni piu ferme della nostra fede & che le
misure eterne non sono affatto le misure temporali; che un pover'uomo nel suo letto,
che l'ultimo dei malati puo agli occhi di Dio (e la cristianita tutta intera l'ignora fino al
giudizio) meritare segretamente piu che il piu glorioso dei santi. Un legame cosi prefetto
unisce l'ultimo dei membri al Capo coronato che l'ultimo dei malati, nel suo letto, &
ammesso a imitare le sofferenze stesse di Gesu in croce. L'ultimo dei malati, nel suo
letto, imita letteralmente, effettivamente, imita efficacemente la passione stessa di
Gesu. Niente é cosi privato, niente & cosi non pubblico che una miserabile malattia che

tiene un uomo inchiodato sul suo letto in una miserabile camera. L'ultimo dei malati



puo trasformare la sua malattia in martirio, fare della sua malattia la materia stessa di

un martirio. Essa & una fabbrica di martirio a domicilio».

Che non si tratti di ideali irraggiungibili lo documenta I'episodio con cui voglio
concludere. Il protagonista € Andrea, un malato terminale di Aids, che attraverso un
vecchio compagno di scuola, proprio uno dei consacrati nel mondo di cui ho parlato
prima, ha ritrovato la fede. Pochi giorni prima di morire ha inviato una lettera a don
Giussani: «Le scrivo solamente per dirle grazie; grazie del fatto di avere dato un senso a
questa mia arida vita. Sono un compagno delle superiori di Ziba con il quale ho sempre
tenuto un rapporto di amicizia in quanto, pur non condividendo la sua posizione, mi ha
sempre colpito la sua umanita e la sua disponibilita disinteressata. Di questa travagliata
vita penso di essere arrivato al capolinea portato da quel treno che si chiama Aids e che
non lascia tregua a nessuno. Adesso dire questa cosa non mi fa piu paura. Ziba mi
diceva sempre che I'importante nella vita & avere un interesse vero e seguirlo. Questo
interesse io I'ho inseguito tante volte, ma non era mai quello vero. Ora quello vero I'ho
visto, lo vedo, I'ho incontrato e incomincio a conoscerlo e a chiamarlo per nome: si
chiama Cristo. Non so neanche cosa vuol dire e come posso dire queste cose, ma
quando vedo il volto del mio amico o leggo Il senso religioso che mi sta accompagnando
e penso a lei o alle cose che di lei mi racconta Ziba, tutto mi sembra piu chiaro, tutto,
anche il mio male e il mio dolore. [...] Grazie don Giussani [...], perché nelle lacrime
posso dire che morire cosi ora ha un senso, non perché sia piu bello - ho una grande
paura di morire -, ma perché ora so che c'e@ qualcuno che mi vuole bene e anch’io forse
mi posso salvare e posso anch'io pregare affinché i compagni di letto incontrino e
vedano come io ho visto e incontrato. Cosi mi sento utile, pensi, solamente usando la
voce mi sento utile; con l'unica cosa che ancora riesco ad usare bene io posso essere
utile; io che ho buttato via la vita posso fare del bene solamente dicendo 'Angelus. [...]
Ziba mi ha attaccato sul letto la frase di san Tommaso: “La vita dell'uomo consiste
nell'affetto che principalmente la sostiene e nel quale trova la sua piu grande
soddisfazione”. Penso che la mia piu grande soddisfazione sia quella di averla
conosciuta scrivendole questa lettera, ma la piu grande ancora € che nella misericordia
di Dio, se Lui vorra, la conoscero la dove tutto sara nuovo, buono e vero. Nuovo, buono
e vero come l'amicizia che lei ha portato nella vita di molte persone e della quale posso
dire “anch’io c’ero”, anch’io in questa zozza vita ho visto e partecipato di questo
avvenimento nuovo, buono e vero. Preghi per me; io continuero a sentirmi utile per il

tempo che mi rimane pregando per lei ed il movimento. La abbraccio. Andrea»



Luigi Giussani, Alla ricerca del volto umano, Rizzoli, Milano 1995, p. 163.

Luigi Giussani, Avwenimento di liberta, Marietti 1820, Genova 202, pp. 33-34.

At 17, 22-23.

Cfr. Mario Vittorino, «In Epistola ad Ephesios», Liber secundus, in Marii Victorini

Opera exegetica, cap. 4, v. 14.

Thomas S. Eliot, Cori da “La Rocca”, VII.

Philip. Roth, La controvita, Einaudi, Torino 2010, p. 388.

Ol'ga Sedakova, Il problema dellluomo nell'odierna cultura secolarizzata, in «La

Nuova Europa», nr. 1 (gennaio-febbraio 2011), pp. 12-17.

Concilio Ecumenico Vaticano I, Costituzione dogmatica Lumen gentium, n. 40.

Luigi Giussani, L'io rinasce in un incontro, Rizzoli, Milano 2010, p. 182.

Concilio Ecumenico Vaticano Il, Costituzione dogmatica Lumen gentium, n. 42.

Luigi Giussani, Alla ricerca... op. cit., p. 171.

Charles Péguy, Oeuvres en prose complete, Ill, Gallimard, Paris, pp. 409 ss.

Giovanni Paolo Il, Omelia, Norcia, 23 marzo 1980.

Luigi Giussani, Il tempo e il tempio. lo e 'uomo, Rizzoli, Milano 1995, pp. 57-59.



