LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 110 - La trascrizione

Le divisioni della legge - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo la nostra riflessione sulla legge. La scorsa volta abbiamo cercato di

focalizzare che cos'e la legge nella visione di san Tommaso d’Aquino, quali sono gli
effetti della legge. Ne abbiamo parlato in riferimento alle azioni morali, in particolare al
peccato. E abbiamo visto come all'interno della nozione di peccato € richiamato in

qualche modo I'elemento della legge. Cioe, il peccato € sempre qualcosa che 'uomo


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-legge-e-i-suoi-effetti-il-testo-del-video

compie contro la legge divina, dove qui I'espressione “legge divina” va intesa in senso
molto ampio. Puo essere la legge divina esplicita: esplicitata per esempio nei
comandamenti, o la legge naturale; non sono “o - 0”, sono aspetti diversi della
questione. E per questa ragione oggi dedichiamo una catechesi proprio alle divisioni
della legge: in sostanza, quante leggi esistono. Non fatevi prendere dal panico: non
andremo a vedere il codice penale, il codice civile e il codice amministrativo... stiamo

parlando di tipologie di leggi in un senso piu filosofico, piu teologico.

Ricordiamo la definizione di legge che abbiamo visto la scorsa volta. Abbiamo
spiegato che ogni legge realmente tale, realmente degna di questo nome, deve avere
quattro caratteristiche. Abbiamo usato una formula latina, che esprime con chiarezza e
concisione gli elementi caratteristici di una legge. Prima di tutto, sostanzialmente, una
legge € un ordo, una ordinatio rationis, cioe € una disposizione secondo ragione, un

ordinamento secondo ragione.

Poi, secondo elemento caratteristico, come abbiamo detto: ad bonum commune.
Cioé, una legge si riferisce sempre a un bene comune. Terzo e quarto aspetto:

ab eo qui curam communitatis habet, promulgata. Ciog, la legge viene promulgata da colui
che ha l'incarico di prendersi cura della comunita, quindi di un'autorita legittima; e deve

essere promulgata da questa autorita, perché tutti la possano conoscere.

Ora, sulla base del pensiero di san Tommaso, questa é la definizione della legge.
Perd abbiamo diversi tipi di legge. San Tommaso, diciamo cosi, parte in alto. Parte in
alto non perché abbia una particolare fantasia, ma perché ha il senso del fondamento.
Ora, essendo l'ordinatio rationis il fondamento di ogni legge, qualunque essa sia, purché
sia legge appunto - cioé purché sia una ordinatio rationis e non una contraddizione della
legge, una difformita rispetto a questa ordinatio rationis -, proviene da una ratio
primaria, una Ragione, con la “R” maiuscola, che non ha nulla a che fare con la ragione di
stampo illuministico. Ma ha a che fare con una concezione di Dio: del Dio Logos, cioé del
Dio che e ordine, che é razionalita, che non & caos, che non ¢ illogicita. In principio, era il
Logos (cfr. Gv 1,1). E il Logos che cos'e? Il Logos esprime Dio tramite la parola, € la

promulgazione: la parola promulga una legge che & una ordinatio rationis.

Quindi, in principio il legislatore per eccellenza é Dio stesso. E, questa legge, Dio
la imprime in tutto cio che esiste, in tutta la sua creazione, nell'universo. Perché la
imprime? Perché tutto quello che Dio compie, lo fa secondo un ordine di ragione, a cui
spesso noi non riusciamo ad attingere pienamente. Ma c'e@ un ordine: all'inizio non c'eé un
caos, che gradualmente in qualche modo si sistema. In principio, c'é il Logos, c'@ un

ordine di ragione. E questa ragione prima, che in qualche modo si imprime nell'universo,



nell'atto creativo di Dio, perché Dio crea secondo ragione, questo “imprinting” che viene
dato all'universo, per cui 'universo & ordinato - lo dice la parola stessa, “universo”, c'e
una direzione, c'@ un ordine -, questa razionalita presente in tutte le cose, nell'universo

nel suo insieme e in ogni cosa, viene chiamata legge eterna.

Perché eterna? Perché appunto precede l'ordine temporale. Se l'ordine temporale
nasce secondo questa ordinatio rationis, secondo questa Ragione con la R maiuscola, &
chiaro che questa legge che viene impressa, lo diciamo balbettando, era nella mente di

Dio prima che la creazione iniziasse ad esistere.

Se prendiamo la queestio 91 della I-1l della Somma Teologica, che parla appunto
delle divisioni della legge, troviamo che nell'art. 1 san Tommaso subito sostiene, difende
I'esistenza di una legge eterna. Lui dice che, siccome «il mondo e retto dalla divina
provvidenza, é chiaro che tutta la comunita dell'universo e governata dalla ragione
divina. Percio il piano stesso col quale Dio, come principe dell'universo, governa le cose
ha natura di legge» (I-1l, g. 91, a. 1). Punto chiave: questa legge & il modo con cui Dio
governa l'universo, € I'ordine che Dio ha impresso nell'universo. Questo ordine ha
natura di legge. Perché ha natura di legge? Perché & un ordine di ragione, & rivolto al
bene comune, cioé al bene dell'universo, da parte di colui che chiaramente ha la cura

della comunita; ed e promulgato, per cui questa promulgazione avviene, & avvenuta.

Com'eé avvenuta la promulgazione? Una delle obiezioni presentate da san Tommaso
sta proprio in questo: chi ha promulgato questa legge? Dov'e I'editto di promulgazione di
questa legge? Abbiamo visto che la promulgazione & un elemento costitutivo della legge.
San Tommaso risponde in questo modo: «La promulgazione avviene a parole e per
iscritto; e in tutti e due i modi la legge eterna ha la sua promulgazione da parte di Dio
che la promulga: infatti il Verbo di Dio & eterno come pure & eterna la scrittura del libro
della vita» (ibidem). Quindi noi sappiamo che la legge di Dio é stata promulgata da parte
del Verbo di Dio in virtu del quale e in vista del quale, sul cui modello, tutto l'universo &
creato. E, dice, «xcome pure € eterna la scrittura del libro della vita»: il libro della vita € un
linguaggio metaforico ma non per questo non corrisponde alla realta; il libro della vita e
una “scrittura”. Abbiamo visto che non e semplicemente uno starter, la
creazione € un atto, un‘opera che ha un ordine e che prosegue, nella

, hel

Per creazione non intendiamo dunque qualcosa che é stato e che non ha nulla a che
vedere con il nostro oggi. Dunque, in quel tempo in cui si aveva ancora il senso della
creazione in tutta la sua densita, la creazione era ritenuta un libro. Un libro da cui
imparare a leggere. Perché? Perché in questa creazione, nel libro della vita, & impressa I

ordinatio rationis


https://lanuovabq.it/it/creazione-riflesso-di-dio-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/la-conservazione-della-creazione-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/la-conservazione-della-creazione-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/il-governo-della-creazione-il-testo-del-video

, cioe la logica di Dio, I'alfabeto di Dio. E, ci dice san Tommaso, questa legge eterna ha
natura di legge, dunque é qualcosa che deve essere conosciuto dall'uomo e osservato,
rispettato. L'uomo non puo stravolgere l'ordine della creazione. Pensiamo, per esempio,
al dato biologico del maschio e della femmina: & iscritto nella creazione, 'uomo non lo
puo stravolgere, ha natura di legge. Non & un dato grezzo su cui 'uomo puo fare quello

che vuole. E cosi si potrebbe dire per tante altre cose, per tanti altri aspetti.

Ora, vediamo I'art. 2 della queestio 91. Questa legge eterna & partecipata ad ogni
cosa che esiste, ad ogni creatura. Ma & partecipata chiaramente in misura diversa, in
modalita diversa. Cosa vuol dire che e partecipata? Vuol dire che tutte le cose ricevono
in qualche modo un’inclinazione, un ordine, un fine verso cui sono appunto inclinate,
orientate. San Tommaso dice che «ricevono un’inclinazione ai propri atti e ai propri fini».
Dunque, in questo senso ogni cosa partecipa di questa legge eterna, perché in ogni cosa
e impressa questa legge eterna. E lo vediamo in questa inclinazione, nel fine proprio di
ogni cosa. Non ¢'é un caos, non c'é una realta che non ha delle finalita, un ordine, delle

inclinazioni.

Ora, questa partecipazione della legge eterna a tutte le creature incontra delle
creature intelligenti e libere, cioé noi uomini e gli angeli. Ora, la partecipazione della
legge eterna a quelle creature che sono creature razionali, cioe gli uomini, prende un
nome particolare: non & un‘altra cosa rispetto alla legge eterna, ma e quella legge eterna
partecipata alla creatura razionale. E prende il nome di legge naturale. Punto
importantissimo, oggi contestato, dibattuto, prevalentemente incompreso. Nel finale del
corpo dell'art. 2, san Tommaso da una bellissima descrizione della legge naturale,
citando il Salmo 4: «"Molti dicono: chi ci fara vedere il bene?”. E cosi [il Salmista]
risponde: “Quale sigillo & impressa su di noi la luce del tuo volto, o Signore” [signatum est
super nos lumen vultus tui, Dominel» (I-ll, g. 91, a. 2). Ciog, su di noi € impresso il sigillo,
I'impronta, il marchio della luce del volto di Dio: la luce del volto & in qualche modo
lirradiazione della legge eterna impressa nell'uomo. Questa é la descrizione tratta da un

testo biblico che san Tommaso da della legge naturale.

E poi commenta: «Come per dire che la luce della ragione naturale [ecco il sigillo
impresso da Dio nelluomo], che ci permette di discernere quale sia il bene e il male, non
e altro che un'impronta della luce divina in noi. Per cui e evidente che la legge naturale
non é altro che la partecipazione della legge eterna nella creatura razionale» (ibidem).
Quindi, la ragione delluomo - attenzione al linguaggio - ci permette di discernere il
bene e il male, non di costruire il bene e il male, di stabilire il bene e il male, ma di

discernere il bene e il male. Ora, siccome la ragione naturale discerne, ha una



connaturalita con la ragione divina, che invece fonda il bene e il male. E, quale riflesso di
questa mente divina, di questa ragione divina, 'uomo ha la ragione naturale con la
quale discerne il bene e il male. E dunque, la ragione divina, la legge eterna viene
partecipata all'uomo in un modo singolare, in un modo unico, potremmo dire, in un

modo piu profondo che non negli altri esseri non razionali.

San Tommaso risponde a due obiezioni. Sono due testi molto importanti. Nella
risposta alla seconda obiezione dell'art. 2, san Tommaso ci dice: «Tutti gli atti della
ragione e della volonta derivano in noi da cio che e secondo natura: infatti ogni
raziocinio deriva dai primi principi noti per natura, e ogni appetito riguardante i mezzi
deriva dall'appetito naturale del fine ultimo. E cosi anche il primo orientamento dei
nostri atti verso il fine avviene mediante la legge naturale» (ibidem). Qual era
I'obiezione? L'obiezione era che non possiamo dire che nelluomo ci sia una legge
naturale, perché 'uomo agisce per un fine, non per legge ma con la ragione e la volonta.
Ma san Tommaso dice che non c'e contraddizione, perché quel primo orientamento dei
nostri atti verso il fine - quindi, la volonta verso il bene, l'intelletto verso il vero - avviene
mediante la legge naturale. Chiaro? La legge naturale fonda precisamente il fatto che
'uomo agisca tramite la ragione e la volonta: € il suo fondamento. Non c'é contrasto tra
il fatto che 'uomo agisca tramite ragione e volonta e il fatto che 'uomo in qualche modo
sia orientato al suo fine per legge naturale. E proprio della legge naturale che 'uomo

agisca tramite la ragione e la volonta.

Anche I'altra obiezione potremmo sentirla molto nel nostro tempo: se uno e
libero, non & soggetto alla legge; 'uvomo e libero rispetto agli altri animali, quindi non &
soggetto come loro alla legge naturale. Come risponde san Tommaso? Dice che tutti,
animali e uomini, partecipano alla legge eterna. Abbiamo visto che la legge eterna e cio
che caratterizza ogni creatura e la creazione in quanto tale, quell’ordine che é stato
impresso in ogni cosa. Tommaso spiega: «Siccome pero le creature razionali la
partecipano mediante l'intelletto e la ragione [a differenza delle altre creature], questa
partecipazione viene detta legge in senso proprio» (ibidem). Attenzione, proprio perché
'uomo partecipa, tramite intelletto e ragione, questa partecipazione «viene detta legge
in senso proprio». E perché? La legge, dice san Tommaso, «appartiene alla ragione.
Invece, le creature irrazionali non ne partecipano mediante la ragione, per cui nel loro
caso non si puo parlare di legge, se non in senso metaforico» (ibidem). Ciog, se la legge &
una ordinatio rationis, chi & dotato di ragione ne partecipa in modo piu pieno rispetto a
chi non e dotato di ragione e in qualche modo semplicemente “la subisce”. Tanto piu
'uomo & caratterizzato da liberta e ragione, da volonta e intelligenza, tanto piu egli

partecipa di questa legge eterna. Ecco, dunque, il senso della legge naturale, che



chiaramente é questa partecipazione.

Se la legge naturale & questa partecipazione della legge eterna alla creatura
razionale, I'uomo, allora uno potrebbe dire: “Basta, abbiamo una legge eterna
partecipata, quindi una legge naturale, non serve altro”. Invece san Tommaso nell'art. 3
della quaestio 91 si pone proprio questa domanda: ma esiste una legge umana? Che
senso ha parlare di una legge umana? E I'obiezione che egli si auto-muove € proprio
questa: se la legge naturale & quello che abbiamo detto, dovrebbe essere sufficiente.
Invece san Tommaso dice “no”: esiste una legge umana. «E necessario che la ragione
umana, dai precetti della legge naturale, come da principi universali e indimostrabili,
arrivi a disporre delle cose in maniera piu particolareggiata. E queste particolari
disposizioni, elaborate dalla ragione umana, vengono dette leggi umane, se si

riscontrano le altre condizioni richieste per la nozione di legge» (I-1l, . 91, a. 3).

Allora, che cos’é la legge umana? La legge umana € una sorta di derivazione, nei casi
particolari - perché la vita e fatta di situazioni precise e circostanziate -, dei principi
universali della legge naturale. Dunque, il fondamento della legge umana ¢ la legge
naturale. Ma perché? Perché la legge umana, se € legge - san Tommaso dice «se si
riscontrano le altre condizioni richieste per la nozione di legge» -, € legge: e se € una
legge, & una ordinatio rationis. E se & una ordinatio rationis, allora chiaramente essa
attinge da quella partecipazione, alla creatura razionale, della legge eterna, che é la
legge naturale, legge eterna partecipata. La legge naturale mi da i principi da cui trarre
le leggi umane degne di questo nome, cioé le leggi umane che siano veramente degli
ordinamenti della ragione, con le altre tre caratteristiche di cui abbiamo parlato anche

all'inizio di questa lezione.



Cosi san Tommaso risponde a quell’'obiezione secondo cui sarebbe sufficiente la
legge naturale: «In campo pratico 'uomo € partecipe naturalmente della legge eterna
secondo certi principi universali, ma non secondo le direttive particolari dei singoli atti,
che tuttavia sono contenute nella legge eterna. Percio € necessario che la legge umana
passi a stabilire particolari decreti legali» (ibidem). Cioe, 'uomo ha dei principi, partecipa
della legge eterna con dei principi; ma, in ragione della sua natura, non € in grado di
esaurire tutti gli aspetti della legge eterna che gli viene partecipata. La ragione umana
coglie i suoi principi, e da questi principi trae, come da principi universali indimostrabili e
ricevuti (la legge eterna non va dimostrata; i principi della legge eterna sono ricevuti, non
vanno dimostrati, quindi chiaramente non vanno messi in questione, come non si

mettono in questione dei postulati), le applicazioni, le conseguenze: di qui le leggiumane.

Dunque, ancora una volta, vediamo come nella mente di san Tommaso non ha
senso una contrapposizione tra la legge naturale e le leggi umane. Le leggi umane che
non discendono dalla legge naturale, semplicemente, non hanno natura di legge. Punto.
Perché non hanno la caratteristica di quella ordinatio rationis, che & propria della legge
naturale, che & partecipazione della legge eterna. Deve esserci questo fondamento
importantissimo in Dio, delle leggi umane, della legge naturale e quindi della legge
eterna: questa é la scala, piu che di derivazione, di partecipazione. Termine che ho gia
tirato fuori molte altre volte, densissimo, importantissimo, presente ovunque nell'opera

di Tommaso.

Quarto e ultimo articolo per quel che ci interessa (ce ne sarebbero altri due a
completamento della quaestio 91). San Tommaso si pone un’altra domanda, cioe dice:
abbiamo una legge eterna, abbiamo una legge naturale, abbiamo delle leggi umane che
sono la concretizzazione circostanziata dei principi della legge naturale, allora che senso
ha parlare di una legge divina positiva? Cos'e una legge divina positiva? Dei comandi, dei
comandamenti espliciti di Dio, per esempio i Dieci comandamenti. Quali obiezioni si
potrebbero muovere alla presenza di una legge divina positiva, cioé al fatto che Dio
comandi esplicitamente qualcosa? Chiaramente l'obiezione fondamentale sarebbe
quella di dire: “Se ho gia la legge naturale, se ho gia le leggi umane, la legge divina & un
doppione dell'uno e dell'altro; o € un doppione della legge naturale o € un doppione
della legge umana, perché o sono dei principi - e allora ho la legge naturale - o sono

delle conseguenze nelle circostanze concrete - e allora ho gia la legge umana”.

Seconda obiezione: nell'applicazione pratica 'uomo si deve governare con la propria
ragione, ecco perché esistono le leggi umane, cioé la ragione del'uomo dirige i propri

atti e gli atti della comunita nelle situazioni, tramite appunto la ragione. E dunque la



legge divina non diventa forse un elemento esterno? Un elemento quasi concorrente o
addirittura opprimente rispetto a questo ruolo della ragione che deve governarsi e

governare?

Allora, nel corpo dell’art. 4, san Tommaso presenta quattro ragioni per cui
invece & necessaria la legge divina, che poi, come vedremo, rispondono a queste
due obiezioni fondamentali. Il primo e piu decisivo, fondamentale motivo (non che gli
altri non siano importanti) per cui € necessaria la legge divina positiva, san Tommaso ce
lo spiega in questo modo: 'uomo ha un fine ultimo - ricordate che abbiamo
dedicato a questo tema - unico, che ha una caratteristica, ossia € soprannaturale. Cioe,
questo fine ultimo sorpassa le facolta del'uomo. Dunque, per raggiungere questo fine,
alluomo non basta la legge naturale della creazione, appunto perché il fine &
soprannaturale; e non gli bastano chiaramente le leggi umane che egli stesso pone in
essere come applicazioni nel concreto dei principi generali della legge naturale, perché

siamo comunque al livello della legge di creazione, della legge naturale.

Ora, I'uomo ha un fine che non contraddice, ma che eccede questo ordine
naturale. E dunque san Tommaso spiega: «Essendo I'uomo ordinato al fine della
beatitudine eterna, la quale sorpassa (...) le capacita naturali dell'uomo, era necessario
che egli fosse diretto al suo fine, al di sopra della legge naturale e umana, da una legge
data espressamente da Dio» (I-1l, . 91, a. 4). Dio ci da una legge speciale, specifica,
perché 'uomo ha un fine che oltrepassa la sua natura; e, dunque, Dio interviene a
mostrare alluomo il cammino da percorrere per raggiungere questo fine. Chiaramente
non si tratta, ripeto, di due ordini in contrasto, divergenti, ma sono pur sempre due
ordini: 'ordine naturale & ordinato al fine soprannaturale, ma al tempo stesso l'ordine
naturale, da solo, non € in grado di ordinare al soprannaturale. Questo ¢ il senso
radicale, fondamentale, per cui & necessaria una legge divina: non € un doppione della

legge naturale, non & un doppione delle leggi umane.

Secondo motivo pil “pratico”. San Tommaso ci dice che «a proposito degli atti umani
ci sono troppe diversita di valutazione, data l'incertezza dell'umano giudizio,
specialmente riguardo ai fatti contingenti e particolari. Affinché dunque 'uomo potesse
sapere senza alcun dubbio quanto deve fare, o evitare, era necessario che nei suoi atti
fosse guidato da una legge rivelata da Dio nella quale non ci puo essere alcun errore» (
ibidem). Dunque, questa affermazione risponde a tante domande fondamentali, che
qualcuno ha anche posto via email. E cioe: 'uomo ci pu0 arrivare o no a certe cose, a
capire che non deve uccidere, che non deve commettere adulterio, eccetera? La risposta

é: dipende, potenzialmente si, ma di fatto la ragione umana ha comunque dei limiti,


https://lanuovabq.it/it/tag/fine-ultimo

tanto piu perché dopo il peccato originale si € oscurata, € incerta, subisce anche
I'incertezza che le viene dalle passioni disordinate. Posso avere il principio chiaro: fare il
bene, evitare il male. Ma poi, nel contesto concreto, quando entro nella situazione
particolare, mi posso perdere. Ora, perché gli uomini non si perdano, perché possano
sapere senza alcun dubbio, come dice san Tommaso, cosa fare e cosa evitare, ecco che
Dio interviene con una legge divina positiva. La quale, dunque, non € un intralcio, non e
un peso, non e qualcosa di cui possiamo fare a meno e speriamo che ce ne siano poche
e quelle poche che ci sono le facciamo sparire, secondo una certa tendenza odierna nel
mondo della teologia morale... La legge divina positiva, rivelata, & un bene. Perché, se io
sono in mezzo alla nebbia e non so che strada devo prendere, se vedo un cartello dico:
“Oh, menomale!”. Non dico: “Maledetto questo cartello, si stava cosi bene a girare
attorno a questa rotonda...”. Scusate la banalita, ma a volte & a questi livelli che si

giocano obiezioni invece molto articolate.

Terza ragione per cui € necessaria, € importante ed € una benedizione la legge divina
rivelata. San Tommaso dice che «'uomo si limita a legiferare su cid che puo giudicare». E
su che cosa puo giudicare 'uomo? Sui fatti esterni, su atti esterni. L'uomo non puo
legiferare sugli atti interni. Non puo esserci una legge che ti dica che non devi pensare di
volere il male di una persona. Chi la verifica? Poi si crea quello che si sta creando oggi, lo
psicoreato, l'interpretazione del pensiero, che & una follia completa. Le leggi giudicano

percio gli atti esterni.

«E tuttavia - dice san Tommaso - la perfezione della virtu richiede che 'uomo sia retto
negli uni e negli altri», sia negli atti esterni che negli atti interni. Ecco dunque che la legge
divina viene a indicarci anche le disposizioni interne. Vediamo i due lati della medaglia.
Prima di tutto, il fatto che sia la legge divina a entrare, a regolare, normare gli atti interni
significa che non ci deve entrare un‘altra legge e, dunque, questo ci mette al riparo da
tutti i potenziali psicoreati che 'uomo s'inventa per dominare, opprimere le persone, gli

individui, le piccole comunita.

L'altro lato della medaglia & che la perfezione dell’atto dell'uomo implica
I'interno e I'esterno, gli atti interni e gli atti esterni. E dunque Dio non ci lascia
sprowvisti di quelle indicazioni che hanno valore di legge divina che riguardano gli atti
interni. Pensiamo a quello che il Signore dice nel Vangelo: «Avete inteso che fu detto (...),
ma io vi dico: se uno guarda una donna per desiderarla, ha gia commesso adulterio» (cf.
Mt 5,27-28). Questo “guardare per” &€ un atto interno e Dio interviene e legifera su
questo: solo Dio puo legiferare sugli atti interni dell'uomo. E questo legiferare sugli atti

interni dell'uomo e una luce per 'uomo, perché 'uomo non si perda non solo



nell'incertezza dei giudizi esterni - seconda ragione dellimportanza della legge divina -,
ma non si smarrisca anche nel perdere il giudizio sui propri atti interni, terza ragione

della necessita della legge divina.

Quarta e ultima ragione, curiosa, della necessita della legge divina. Ci dice san
Tommaso: «La legge umana non & capace di punire e di proibire tutte le azioni malvagie,
perché se volesse colpirle tutte, verrebbero eliminati molti beni e sarebbe
compromesso il bene comune, che & necessario all'umano consorzio» (ibidem). Cioe,
non tutto cid che & peccato é proibito dalla legge umana, lo abbiamo gia visto la volta
scorsa. Ed & importante che sia cosi, perché a volte la tolleranza di un male € meglio
della sua punizione: chiaramente dipende di cosa stiamo parlando. Pensiamo per
esempio a un atto impuro che una persona commette da sola, con sé stessa: & chiaro
che e un peccato, ma immaginatevi che cosa vorrebbe dire se, essendo peccato, la legge
umana dovesse intervenire a punirlo. Andrebbe leso che cosa? Un diritto fondamentale

della persona, quello alla propria riservatezza, oggi si chiama privacy.

Eppure, ci dice san Tommaso, «perché nessuna colpa rimanga impunita» - cioé
non si pensi che il bene coincida solo con l'osservanza di quelle leggi che puniscono solo
alcuni mali e non tutti; e non si pensi che quelli che non vengono puniti dalle leggi
umane non sono un male e quindi si possono fare... - ecco che abbiamo la legge divina
positiva, che ci proibisce quello che una legge umana non puo proibire. Di nuovo,
vediamo anche il ruolo di tutela della legge divina. La legge divina interviene anche per
lasciar fuori certe leggi umane, per esempio dagli atti interni o da alcuni atti malvagi non
interni e che tuttavia non € bene che vengano perseguiti dalla legge per non creare uno

Stato etico e di polizia.

Leggiamo il finale, molto bello, con cui Tommaso riassume i quattro motivi per cui e
buono, giusto e necessario che ci sia una legge divina positiva. Commenta il versetto 8
del Salmo 18: «“La legge del Signore é perfetta”, cioé non ammette alcuna bruttura di
peccato [¢ il quarto motivo, mentre le leggi umane devono in qualche modo
concedere, diciamo cosi, alcuni peccati per un bene piu grande, non punendoli. Invece,
la legge del Signore e perfetta, quindi non permette alcun peccato, nulla di male deve
entrare nell'azione dell'uomo]; “rinfranca I'anima”, poiché regola non soltanto gli atti
esterni, ma anche quelli interni [rinfranca I'anima nella sua interiorita, ¢ il terzo motivo
dellimportanza della legge divina]; “la testimonianza del Signore é verace”, per la
certezza della verita e della rettitudine [& il secondo motivo: vincere l'incertezza del
giudizio umano]; “rende saggio il semplice”, in quanto ordina 'uomo al fine

soprannaturale e divino [che & il primo e piu importante motivo della necessita della



legge divina positival» (ibidem).

La prossima volta proseguiamo con la nostra riflessione.



