LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 187 - La trascrizione

Le beatitudini - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Come anticipato domenica scorsa, oggi dedichiamo questa Ora di dottrina alle

beatitudini. Nell'art. 1 della queestio 69 della I-Il della Somma Teologica, san Tommaso
espone la distinzione tra le beatitudini, i doni e le virtu. E questo perché un’obiezione
comprensibile potrebbe essere questa: se le virtu sono gli abiti che abbiamo e che ci

permettono di vivere secondo la ragione; se i doni sono altrettanti abiti, che ci


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-ii-parte-il-testo-del-video

permettono di vivere in sintonia con le mozioni dello Spirito Santo; allora non serve altro

nellorganismo della vita umana e spirituale. Come si inseriscono le beatitudini?

San Tommaso risponde: «Le beatitudini si differenziano dalle virtu e dai doni non in
quanto abiti da essi distinti, ma come gli atti si distinguono dagli abiti» (I-1l, . 69, a. 1). Le
beatitudini non sono nuovi abiti sopraggiunti; ricordate cosa significa habitus: una
qualita stabile, buona dell'anima, che ci dispone a operare virtuosamente, a compiere
opere buone. Gli abiti sono delle qualita stabili. Le beatitudini non sono quindi una terza
categoria di abiti dopo le virtu e i doni, ma sono invece gli atti che nascono e vengono
nutriti da questa vita secondo le virtu e secondo lo Spirito Santo. Il cristiano che riceve in
dono le virtu infuse (le virtu teologali e cardinali) e i doni dello Spirito Santo vive una vita
al livello delle beatitudini evangeliche. Non & semplicemente, per cosi dire, un “buon
uomo”, ma vive secondo la misura evangelica che ci viene data appunto nelle
beatitudini. Sapete che le beatitudini - che sono otto secondo la versione di san Matteo,
quattro secondo quella di san Luca - sono come una sorta di legge nuova del cristiano.
Non a caso, nella versione di san Matteo, il Signore da questa nuova legge sul monte, a
indicare il parallelo chiarissimo con Mose, che aveva ricevuto la legge antica da Dio su

un monte, il Sinai.

Le beatitudini quindi si inseriscono come gli atti conseguenti a una vita secondo le
virtu infuse e i doni dello Spirito Santo. Riguardo ai testi evangelici che ci presentano le
beatitudini, san Tommaso prende in considerazione prevalentemente il Discorso della

Montagna (Mt 5, 3-12) riportato nel primo Vangelo, cioé nel Vangelo di san Matteo.

Le beatitudini hanno questa struttura: «Beati...» seguito da una caratteristica e poi
c'e il premio. Ad esempio: «Beati i poveri in spirito, perché di essi € il regno dei cieli». Il
regno dei cieli & il premio conseguente alla beatitudine. Ora, san Tommaso si chiede se
questi beni, questi premi che sono legati alla beatitudine vissuta abbiano a che fare con
questa vita o solamente con la vita nella patria, la vita eterna, in Paradiso. Questa & una
questione importantissima. La filosofia morale si chiede se la virtu sia un premio in sé o
no. Se il premio della beatitudine non avesse nulla a che fare con la vita terrena, ma solo
con l'altra, allora diremmo che le beatitudini non avrebbero a che fare propriamente
con la vita buona del cristiano su questa terra, sarebbero un po’ come qualcosa che
facciamo e, per il resto, tutto e rinviato a dopo. Ma questo vorrebbe dire che cio che noi
compiamo, cioe la vita stessa che noi abbiamo secondo le beatitudini, non sarebbe gia

un bene di per sé.

San Tommaso riporta un testo importante di sant’Agostino, che afferma: «In

questa vita e possibile vedere il compimento di queste promesse, come le crediamo



adempiute negli Apostoli. Poiché quella trasmutazione totale nella forma angelica, che
promessa dopo questa vita, non si puo spiegare con nessuna parola». Ciog,
sant’/Agostino ci dice: gia in questa vita noi vediamo il compimento di queste promesse.
Quello che sara dopo non sara evidentemente tutt'altro, ma non puo essere narrato,

comunicato dall’esperienza umana. Non ne abbiamo esperienza.

Tommaso fa questo ragionamento: «Per chiarire la cosa si deve notare che la
speranza della beatitudine futura puo trovarsi in noi in due modi: primo, mediante una
preparazione o disposizione alla futura beatitudine, sotto forma di merito; secondo,
mediante un inizio imperfetto della futura beatitudine, realizzato nei santi anche in
questa vita». E fa un esempio per spiegare il concetto: «Infatti la speranza di vedere
fruttificare un albero quando esso si copre di foglie € diversa da quella determinata
dall'apparire dei frutti incipienti» (I-1l, . 69, a. 2). Che cosa ci sta dicendo qui san
Tommaso? Quando noi parliamo delle beatitudini, abbiamo due prospettive. La prima e
quella del merito, cioe vivere la poverta di spirito, la mansuetudine, la misericordia,
eccetera, ci dispone alla beatitudine, sia quella perfetta sia quella iniziale: mi preparo a.
La seconda prospettiva & il premio vero e proprio. Il premio puo essere considerato
sotto due punti di vista: o dal punto di vista della sua perfezione o da quello del suo
essere incipiente, iniziale. Pensiamo all'albero che ha le foglie: un conto e vedere le
foglie, un altro & vedere i frutti anche se non pienamente maturi, ma incipienti, che sono
nella loro fase iniziale ma ci sono. Tommaso dice infatti che non é la stessa cosa vedere
I'albero che fa le foglie (e che si dispone a fare frutti) e I'albero che fa il frutto, anche se

non € ancora maturo.

Allora Tommaso dice: «Percio, quanto nelle beatitudini & accennato come merito
costituisce appunto una preparazione o disposizione alla beatitudine, perfetta o iniziale.
Quanto invece e presentato come premio puo essere o la stessa beatitudine perfetta, e
allora appartiene alla vita futura, oppure un inizio di beatitudine, come avviene nei santi,
e allora il premio appartiene alla vita presente» (ibidem). Il merito, la preparazione
appartiene sicuramente alla vita presente. Riguardo al premio, dipende: se lo
consideriamo come una pregustazione, un assaggio, qualcosa di incipiente ma reale,
presente, allora ha a che fare gia con questa vita; se invece lo consideriamo nella sua
piena attuazione, nella sua piena maturazione e stabilita, allora appartiene all'altra vita.
Dunque, non possiamo dire né che appartiene solo alla vita futura né solo alla vita

presente, ma appartiene ad entrambi in modi diversi.

Il tema é interessante perché, nella seconda obiezione, san Tommaso pone

davanti il problema che noi stessi ci poniamo tantissime volte: quando noi prendiamo



la versione di san Luca, troviamo quattro beatitudini e quattro guai, a indicare i due lati
della medaglia, cioé la beatitudine con il suo premio e cio che & il contrario della
beatitudine, con la sua condanna, il castigo. Tommaso obietta: «Queste pene non si
riferiscono a questa vita perché spesso gli uomini qui non vengono puniti, come notava
Giobbe: “Finiscono nel benessere i loro giorni”. Percio neppure i premi delle beatitudini
appartengono alla vita presente». Questa & una grande obiezione di fronte alla quale
spesso 'uomo cade nello scandalo: perché gli uomini iniqui non vengono puniti qui? E se
loro non vengono puniti qui, chi vive nel bene fa una vita da cani... non gode qui della
beatitudine. Quindi, sembrerebbe una separazione completa tra ciod che accade qui e cio
che accade dopo la nostra morte. San Tommaso pero risponde cosi alla suddetta
obiezione: «| malvagi, sebbene talora non soffrano in questa vita pene temporali,
soffrono tuttavia quelle spirituali. Percid sant’/Agostino diceva [é una citazione dal cap. 1
delle Confessioni]: “Hai comandato, o Signore, e cosi &, che I'animo disordinato sia pena a

sé stesso”».

San Tommaso ci dice di fare attenzione a non essere superficiali nelle nostre
valutazioni, perché se vediamo I'uomo iniquo arricchirsi, essere coperto di onori,
essere sostenuto dal consenso, se vediamo insomma che gli va tutto bene, non
dobbiamo ingannarci, perché quella é solo la superficie. Invece, la “regola”, che € una
sorta di comando divino, di cui parla sant’/Agostino e citata da san Tommaso, e che
I'animo disordinato & «pena a sé stesso»; chiunque commette il male, gia é afflitto da
una pena, perché il disordine é disordine, e cido che non e ordine non puo rendere felice
'uomo. Ci sono mille artifici che noi possiamo mettere in atto per evitare che gli altri
vedano questa infelicita, ma il vuoto di virtu, il vuoto di bene, il vuoto di vita nel bene e
nella grazia e gia una pena in sé, anche se dal punto di vista delle pene temporali puo

andare avanti di lusso, almeno per un certo periodo, non sempre.

«Parimenti - dice san Tommaso - i buoni, sebbene in questa vita non ricevano talora
dei premi materiali [guardate il realismo di Tommaso: lui non dice che ai malvagi va
sempre bene tutto, mentre ai buoni gli va sempre male tutto; ma dice che talvolta agli
empi le cose vanne bene, talvolta no; similmente, per i buoni ci sono talvolta dei premi
materiali e talvolta no], tuttavia non mancano mai di quelli spirituali; secondo le parole
evangeliche: “Riceverete il centuplo anche in questa vita"» (I-ll, g. 69, a. 2, ad 2). Questo &
un aspetto che facciamo fatica a capire: per noi la vita buona, la vita nella verita, nella
virtu, secondo lo Spirito, dovrebbe portarci dei beni materiali, altrimenti € una
fregatura... ma non e cosi; e non perché non ce li porti mai in assoluto, Dio infatti
provvede, poi magari noi abbiamo dei criteri che non sono quelli di Dio, ma il tema é un

altro. Il tema & che la vita virtuosa, la vita secondo i doni dello Spirito Santo, la vita



secondo le beatitudini & gia in qualche modo un premio in sé. Ciog, c'@ un “ritorno”, un
premio che e gia incipiente in questa vita; qui non e definitivo, non é stabile, non e
pieno, ma gia c'e, gia lo pregustiamo, ed & quella profonda pace che i santi hanno
saputo gustare e avere anche in mezzo a mille tribolazioni. E una pace che invece
I'empio, anche in mezzo a mille piaceri, non riesce minimamente neanche ad
immaginare. Quindi vedete che il tema € importante, & un tema esistenziale, € il tema
del perché i buoni in questa vita possano soffrire e del perché sembra che gli empi in
questa vita non soffrano: in realta, se andiamo un po’ piu in profondita rispetto al mero
livello del bene o del male materiale, troviamo che invece il premio della beatitudine

gia incipiente in colui che lo vive in questa vita.

Negli articoli 3 e 4 della queestio 69, san Tommaso ci presenta una sorta di
architettura delle beatitudini. La prima premessa e questa: nell'art. 3 si parla delle
beatitudini in sé stesse, nell'art. 4 si pone attenzione al premio legato alle beatitudini. La
seconda premessa € che I'ottava beatitudine, quella piu lunga nel testo del Vangelo,
forse meno piacevole, «beati voi quando vi perseguiteranno...», per Tommaso va
considerata come qualcosa da tenere a parte, perché, come dice nella risposta alla
quinta obiezione dell'art. 3, «I'ottava beatitudine € una certa conferma e manifestazione
di tutte le precedenti, poiché dal fatto che uno e confermato nella poverta di spirito,
nella mansuetudine e in tutte le altre beatitudini, deriva il suo attaccamento a questi
beni nonostante tutte le persecuzioni. Per cui I'ottava beatitudine appartiene in qualche
modo alle sette precedenti» (I-l, g. 69, a. 3, ad 5). San Tommaso ci sta dicendo che chi
vive le sette beatitudini vive anche l'ottava perché chi vive la mitezza, la misericordia, la
poverta di spirito, chi ha fame e sete della giustizia, eccetera, sicuramente verra
perseguitato in questa vita dai demoni, dagli uomini, dalla concupiscenza, e quindi
soffrira persecuzioni. Quindi, I'ottava beatitudine & I"omaggio” delle altre sette: se
viviamo le sette beatitudini, 'ottava - quella delle persecuzioni - ci viene data in regalo, &

connessa chiaramente alle altre sette.

Ora vediamo appunto le prime sette beatitudini. Come le organizza, come le
distribuisce Tommaso? Come cerca di trovare il loro filo conduttore? Le classifica
secondo tre criteri. Un gruppo di beatitudini riguarda quelle beatitudini che rimuovono
da noi la falsa beatitudine; Tommaso ci dice che per sperimentare la vera beatitudine
necessario che ci siano tre beatitudini che rimuovono quelle false. Adesso le vedremo.
Rimosse le false beatitudini, abbiamo la beatitudine che si divide in due: quella della vita
attiva e quella della vita contemplativa. Per vita attiva si intende tutto cio che gli uomini
devono compiere di bene nei confronti del prossimo. Invece la vita contemplativa

riguarda il punto di arrivo, il godimento della visione di Dio, che & la beatitudine per



eccellenza. Andiamo con ordine.

«ll Signore mise per prime alcune beatitudini atte a rimuovere I'ostacolo della
falsa beatitudine» (I-1l, g. 69, a. 3). E quali sono? La prima e «beati i poveri in spirito». E
che cosa rimuove? Rimuove quella falsa felicita che ci viene dal ricercare la beatitudine
nelle ricchezze e negli onori, cioé quella tendenza radicata nella natura decaduta
dell'uomo di pensare che la beatitudine si collochi nellabbondanza dei beni esterni,
materiali (la casa, la macchina, i soldi) e anche in quelle ricchezze non materiali ma che
riguardano gli onori, le cariche, la stima. La prima beatitudine, «beati i poveri in spirito»,
caccia via immediatamente questo gruppo di false beatitudini. Proprio perché questa
beatitudine lavora su questo aspetto, promette il regno dei cieli, come dire: non fatevi
ingannare, perché Gesu ci mette gia davanti quello che sara il premio; avremo il regno
dei cieli, quindi il nostro desiderio di ricchezze e onori sara ampiamente compensato nel
regno, sara il regno, faremo parte del regno. Non é che dobbiamo essere poveri in
spirito in questa vita e poi, nell'altra, saremo gabbati: Gesu ci dice in sostanza di non
cercare un regno terreno perché ci € promesso quello eterno. Dunque, sia la

beatitudine che il premio lavorano a questo livello.

La seconda & «beati i miti», perché 'altra grande spinta che ci viene data e quella
della potenza irascibile. La passione dell'irascibile ci porta a pensare che bisogna imporsi
con la forza, sgomitare per avere la felicita quaggiu. Tommaso ci dice invece che non &
cosi perché «la virtu che mediante la regola della ragione distoglie 'uomo dal seguire la
passione dell'irascibile, perché in essa non ecceda» & una virtu che ci salva, che ci
permette di togliere quella falsa pretesa di beatitudine che nasce appunto dall'irascibile
e che ci porta a seguire questa idea di doverci imporre con la forza, con la malizia in
questa vita. E il premio che ne deriva é proprio I'ereditare la terra. Mentre gli uomini
pensano che il possesso della terra ci da la sicurezza - economica, rispetto alle altre
nazioni, eccetera - e quindi per avere questa sicurezza utilizziamo male la potenza
irascibile, il Signore ci dice 'opposto, cioe che se noi viviamo la mitezza, ossia questa
pacificazione dell'irascibile, erediteremo la terra. Quindi la terra non sara ereditata come
pensiamo noi uomini, ma seguendo questa beatitudine. Ancora una volta il premio ci
viene presentato per distogliere il nostro sguardo dal falso premio che nasce dalla falsa

beatitudine e per concentrarlo sul vero premio, quindi sulla vera beatitudine.

La terza beatitudine é «beati gli afflitti». Qui abbiamo l'altra passione, quella del
concupiscibile. Questa beatitudine spazza via tutte quelle strategie che noi mettiamo in
atto per non essere afflitti, cioe tutto cid che noi ricerchiamo nel piacere concupiscibile.

Invece questa beatitudine ci dice “beato te, se sei afflitto”, cioé se ti privi



volontariamente di cose che non ti danno la beatitudine, ma ti rendono poi schiavo.
Quindi, «beati gli afflitti, perché saranno consolati». Ancora una volta il premio ci mette
davanti la vera consolazione promessa e gia incipiente, ricordate quello che abbiamo
detto poco fa, per aprirci gli occhi e non cadere nell'idea che il seguire la concupiscenza
sia la fonte della nostra consolazione: quella consolazione e una consolazione effimera,

fasulla, che poi anzi si rivela una schiavitu.

Quindi, quelle appena viste sono le tre beatitudini che aiutano a liberare il
campo dalla falsa beatitudine e dai falsi premi che pensiamo di ottenere vivendo in

modo opposto alle vere beatitudini.

Poi abbiamo le beatitudini della vita attiva, la quale, come dice Tommaso, «consiste
specialmente nei servizi che rendiamo al prossimo, sotto forma di doveri, o di benefici
spontanei» (ibidem). Allora, quando noi diamo al prossimo cio che al prossimo e dovuto,
ecco che viviamo la beatitudine di quelli che hanno fame e sete della giustizia, perché la
giustizia e precisamente questo dare a ciascuno il suo, cio che gli & dovuto. E il premio e
la sazieta: «... sarete saziati». Spesso a trattenerci dal vivere secondo questa beatitudine,
cioé la fame e la sete della giustizia, € la paura di rimanere noi senza “sazieta”, e dunque
pensiamo, per dirla in termini terra terra, che vivendo in modo ingiusto abbiamo piu
possibilita di essere saziati, di saziare le nostre attese, i nostri bisogni. E quindi spesso
agiamo ingiustamente pensando cosi di poter ottenere qualcosa per noi. La beatitudine
invece ci dice che la fame e la sete della giustizia ci portano il premio della sazieta, non il

contrario.

Ancora, la vita attiva ci porta non solo a dare al prossimo cio che gli si deve, ma
anche qualcosa in piu, cioe ad essere attivi nei benefici gratuiti da dare al prossimo,
ossia quei benefici che non sono propriamente a lui dovuti. E qui abbiamo la beatitudine
della misericordia, che nella nostra mentalita puo essere pensata come la “virtu dei
fessi” e invece il premio connesso ci dice un‘altra cosa: il premio connesso ci dice che «i
misericordiosi troveranno misericordia». Dunque, colui che vive la misericordia non
restera con niente in mano, ma ricevera a sua volta una misericordia piu grande, da

parte di Dio stesso.

L'ultimo blocco é quello delle beatitudini della vita contemplativa. Una di queste
beatitudini & la purezza di cuore. Qual € il premio connesso alla purezza del cuore?
Vedere Dio. Dunque, la beatitudine della vita contemplativa - il vedere Dio - dipende
dall'avere il cuore puro. Rovesciando il discorso, vuol dire che, se il cuore non & puro, Dio
non puo essere visto. La visione di Dio & la beatitudine. Dunque, la mancanza di purezza

di cuore colpisce direttamente la nostra destinazione alla beatitudine eterna, cioe la



mancanza di questa beatitudine ci porta a fallire il senso della vita cristiana.

E poi abbiamo «beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio».
L'altra componente della beatitudine e proprio vivere la figliolanza con Dio, che e data, €
concessa a coloro che vivono la pace, vivono nella pace, operano secondo la pace. La
pace non & quel concetto molto nebuloso di cui si parla in continuazione, ma &
quell'effetto dell'ordine ristabilito, quindi dell'ordine con Dio, dell'ordine con me stesso,

dell'ordine con il mio prossimo, dell'ordine con la creazione.

Abbiamo visto dunque come Tommaso presenta l'articolazione delle beatitudini. La

prossima volta concludiamo questa sezione, parlando dei frutti dello Spirito Santo.



