¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 177 - La trascrizione

L'Ascensione (Il parte) - Il testo del video

Luisella
Scrosati

Oggi concludiamo la queestio 57 che san Tommaso dedica all'ascensione del Signore.

La scorsa volta abbiamo visto i primi tre articoli e abbiamo parlato rispettivamente delle
ragioni di convenienza dell’ascensione di Cristo al cielo; e in particolare ci siamo
soffermati su come la sottrazione dell'umanita di Cristo dallo sguardo, dall'esperienza

sensibile degli apostoli in primis e poi di tutti gli uomini di ogni tempo, abbia favorito la


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/lascensione-il-testo-del-video

crescita delle tre virtu teologali. Poi abbiamo visto se sia ascesa I'umanita di Cristo o
anche la sua divinita. E infine abbiamo indagato per quale forza, per quale virtu, Cristo &
asceso al cielo, cioé se & stato assunto al cielo o se invece e asceso al cielo per virtu

propria.

Oggi concludiamo la queestio, vedendo gli articoli4,5e 6. L'art. 4 e 'art. 5 devono
essere letti un po’ in continuita perché in essi si valuta, innanzitutto, I'ascensione del
Signore come un salire al di sopra di tutti i cieli, ossia di tutte le creature dotate di una
materialita; e nell'art. 5 si spiega come |'ascensione al cielo sia anche un salire al di sopra

di ogni creatura spirituale.

Dunque, vediamo l'art. 4. Cosa vuol dire salire al di sopra degli altri corpi? Non ¢
semplicemente un moto locale, ma e proprio un essere elevati al di sopra di ogni altra
dignita corporea creata. Il cielo e I'elemento creaturale piu nobile, piu alto: e Cristo, con

la sua umanita, ascende al di sopra di esso.

Nella risposta alla prima obiezione, san Tommaso fa una notazione di grande
interesse: «Si dice che il trono di Dio € in cielo non perché questo lo contenga [quindi
non perché il cielo-creatura contenga il trono di Dio], ma perché ne & contenuto» (lll, .
57, a.4, ad 1). Questa & una precisazione di metodo che noi dobbiamo sempre avere
presente quando parliamo del rapporto tra Dio e la creazione, tra Dio e il mondo, tra
I'eternita e il tempo. Non possiamo dire che Dio e collocato in un posto, in questo caso
che il trono di Dio & collocato in cielo, intendendo che una realta materiale contenga
Dio, contenga il suo trono. E vero il contrario, ossia che tutto cid che & creato &
contenuto in Dio. Dunque, Dio si trova li, in questo caso sul suo trono, non perché quel

luogo, quel sito lo contenga ma perché é Dio a contenerlo.

Una volta ho gia accennato alla realta eternita-tempo. Non ¢ che l'eterno, Dio, €
nel tempo perché in qualche modo il tempo lo possa contenere, ma e nel tempo in
quanto il tempo e contenuto dall'eternita, & contenuto in Dio. Questa & una correzione
importante di prospettiva per non cadere in comprensioni sbagliate che evidentemente
nascono da un dato, quello della nostra esperienza. La nostra esperienza spazio-
temporale ci dice che io sono in una stanza che mi contiene: non sono io che contengo

la camera. Quando parliamo di Dio dobbiamo apportare una correzione sostanziale.

Un altro aspetto dell’art. 4, su cui vale la pena soffermarsi, & la risposta alla
terza obiezione, dove si spiega un versetto degli Atti degli Apostoli (1, 9) che appunto,
parlando dell’ascensione, dice che «una nube lo sottrasse al loro sguardo». Non é

semplicemente una descrizione circostanziata di un fatto, cioé arriva una nuvola e



scompare il Signore. C'¢ qualcosa di straordinariamente piu denso in questa
espressione. E san Tommaso spiega: «Quella nube non servi a Cristo da veicolo per
salire al cielo, ma comparve quale segno della sua divinita come la gloria del Dio
d’Israele appariva sul Tabernacolo sotto la forma di una nube» (lll, g. 57, a. 4, ad 3).
Questa & un’affermazione dalla portata straordinaria che ci dice I'unita dell’Antico e del
Nuovo Testamento. L'Antico e il Nuovo Testamento, e in realta tutta la creazione, non
fanno altro che parlare di Cristo, anticipare Cristo. Qui che cosa ci sta dicendo?
Ritroviamo questa immagine nel libro dell’Esodo e nel libro dei Numeri, dove la gloria di
Dio (la Shekinah), la presenza di Dio si manifesta a Israele tramite una nube, che in
qualche modo non solo guida il popolo nel deserto, ma si ferma, staziona al di sopra
della Tenda del convegno, del Tabernacolo. Quando poi il popolo doveva riprendere il
cammino nel deserto, questa nube si alzava e tutti capivano che era Dio che segnava il
passo e dovevano seguirlo. L'elemento che dobbiamo trattenere e che la nube € la

presenza di Dio.

Qui san Tommaso ci sta dicendo che questa nube, al momento dell'ascensione del
Signore, non é solamente il simbolo della presenza di Dio, ma € in qualche modo
I'elemento di unione dell'unica presenza divina tra il suo popolo, nell’Antico e nel Nuovo
Testamento. Detto in altro modo: 'uomo-Dio che viene sottratto allo sguardo degli
apostoli dalla nube & lo stesso Dio che aveva accompagnato il popolo di Dio nel deserto.
Uno potrebbe dire che € ovvio che ci sia un solo Dio, ma qui c'€ qualcosa di piu: non &
semplicemente Jahve, cioe il Dio unico; in questa affermazione c'é la volonta di rendere il
fatto che gia nell’AT era Cristo stesso che agiva: € vero che Dio non si era ancora
incarnato, che la seconda persona della Santissima Trinita non si era ancora incarnata,
eppure tutta la storia, tutta la creazione non parlava di altro, non diceva altro, non

manifestava altro se non il Dio incarnato.

Il Dio incarnato, che i discepoli vedono salire, si nasconde loro dietro una nube:
questa nube sta “dicendo Dio”; essa immediatamente fa scattare questo collegamento
nell'anima tipicamente ebraica di chi ha assimilato, vissuto la tradizione
veterotestamentaria. Questo Gesu che vediamo salire & esattamente lo stesso Dio dei
nostri padri, il Dio che ha redento, riscattato i nostri padri dalla schiavitu del faraone e
che ora ci ha redenti dalla schiavitu di un altro faraone ancora piu terribile, ossia il

demonio, il peccato.

Dunque, & bellissima questa piccola notazione di san Tommaso. Ricordiamo che
la Summa non & un trattato di commento dei testi delle Scritture (il commento c'e in altre

opere di san Tommaso). La Summa, come dice la parola stessa, indica proprio la volonta



di una sintesi, di una raccolta di elementi; quindi non abbiamo un trattato sull’Antico o il
Nuovo Testamento, eppure in questi testi vediamo questo sfondo, e lo vediamo
emergere quasi con una naturalita disarmante per noi che siamo invece molto arroccati
e cerchiamo di fare chissa quali discorsi critici. Per Tommaso, in generale per 'uomo, il
cristiano medievale, non c'é che un solo Dio, ma non & un Dio astratto: é lo stesso

identico Dio di Gesu Cristo, il Dio incarnato.

Nell'art. 5, come anticipato, abbiamo I'affermazione della salita di Cristo al di
sopra anche delle creature spirituali, cioé gli angeli. Non dovrebbe porci problemi
pensare che I'anima di Cristo, essendo spirituale, salga al di sopra degli angeli, ma qui si
sta dicendo qualcos'altro: si sta dicendo che Cristo, in anima e corpo, viene elevato al di
sopra delle creature spirituali. Ciog, le creature puramente spirituali, gli angeli, sono per
natura superiori alluomo: per la loro natura, non parliamo qui di grazia (vi rimando a
tutta quella serie di catechesi dove abbiamo parlato della natura angelica e poi della

grazia data agli )-

Ora, il corpo del Signore, che per natura ¢ inferiore alle sostanze puramente spirituali,
com'’e inferiore alla sua stessa anima (cid che & materiale e inferiore a cid che &
spirituale), ascende al di sopra, come dignita, delle sostanze spirituali. Perché, come dice
Tommaso, «il corpo di Cristo, pur essendo al di sotto delle sostanze spirituali per la
condizione della sua natura, le supera tuttavia in dignita a motivo della sua unione
ipostatica con Dio. In forza quindi della congruenza suddetta gli € dovuto un luogo

superiore a quello di ogni altra creatura, anche spirituale» (lll, g. 57, a. 5).

Di nuovo torna la verita centrale dell'unione ipostatica: ¢ in virtu dell'unione
ipostatica che non solo Cristo ascende per virtu propria, ma anche che appunto l'intera
sua umanita, incluso il corpo, superi in dignita quelle sostanze spirituali, gli angeli, che

per natura sarebbero superiori alla corporeita umana.

Questo & un po’ il contenuto di questi due articoli che spiegano cosa vuol dire

questo ascendere in alto, questo andare al trono di Dio, al di sopra dei cieli.

Adesso vediamo nell'art. 6 un altro tema - che abbiamo visto un po’in tutti i misteri
della vita del Signore -, e cioé se l'ascensione sia stata la causa della nostra salvezza.
Torna questo tema che mostra come i misteri di Cristo non sono semplicemente
contenuti dottrinali o esempi da imitare, ma sono qualcosa di piu: sono una causalita
che agisce e continua ad agire nella storia e in particolare nelle membra di questo corpo

che ha come capo il Signore.


https://lanuovabq.it/it/tag/angeli

Vediamo in quali modalita I'ascensione del Signore causa la nostra salvezza. San
Tommaso distingue “rispetto a noi” e “rispetto a Cristo stesso”. Cosa vuol dire “rispetto a
noi”? Si intende quello che l'ascensione del Signore muove, suscita nell'animo umano.
Dice Tommaso: «Rispetto a noi perché dall'ascensione di Cristo la nostra anima viene
mossa verso di lui. Come infatti si & visto sopra [I'art. 1, che abbiamo visto la volta
scorsa], dalla sua ascensione riceve un impulso: primo, la fede; secondo, la speranza;
terzo, la carita. In quarto luogo, da essa viene accresciuta la nostra riverenza verso di lui,
per il fatto che non lo consideriamo pit come un uomo della terra, ma come il Dio del
cielo. Come dice anche I'Apostolo con quelle parole: “Anche se abbiamo conosciuto
Cristo secondo la carne”, “cioé mortale”, come spiega la Glossa, “per cui lo abbiamo
ritenuto un puro uomo”, “ora non lo conosciamo piu cosi”» (lll, g. 57, a. 6). Qui c'e un
intreccio tra la Seconda Lettera ai Corinzi (5, 16: «<Anche se abbiamo conosciuto Cristo
secondo la carne, ora non lo conosciamo piu cosi») e la Glossa, cioé un commento
interlineare dei testi delle Scritture molto in uso in epoca medievale. Quindi, il punto &
che con l'ascensione noi abbiamo accresciuto «la nostra riverenza verso di lui». Finché
I'esperienza di Cristo era un’esperienza nella carne, mediata dalla carne, la nostra
riverenza verso di Lui non poteva non tenere conto in qualche modo di questo aspetto,
che rivelava e allo stesso tempo velava la divinita. Ma 'ascensione & la manifestazione
palese, pubblica, gloriosa, della divinita di Cristo e della sua regalita. Di fronte a questo
mistero, dice Tommaso, la nostra riverenza verso di Lui viene accresciuta; questo uomo,

Gesu di Nazaret, € ormai senza piu alcun velo, manifestato nella sua divinita.

Questo aspetto é di estrema importanza, soprattutto per la sua ripercussione
sulla liturgia. Torno su un punto che altre volte ho richiamato. Se noi abbiamo una
concezione sbagliata della redenzione, del cristianesimo, abbiamo una concezione
sbagliata della liturgia, e viceversa. | due aspetti si tengono insieme. Se noi “blocchiamo”
il cristianesimo all'lncarnazione, cioe alla discesa del Verbo, alla sua kenosis, e tagliamo la
sua Ascensione gloriosa, e chiaro che ne risultera un modo di vivere la fede, la preghiera
liturgica, la preghiera della Chiesa, decisamente piu attento al lato umano di Cristo e piu
dimentico del divino. Se noi teniamo presente tutta la parabola della discesa e
dell'ascesa di Cristo, non dimentichiamo I'aspetto di Dio che si fa uomo, ma, come dice
Tommaso, lo leggiamo alla luce di questa glorificazione che é 'Ascensione, che aumenta
in noi la riverenza verso la sua divinita. E dunque i segni con cui esprimiamo questo
essere al cospetto di Cristo asceso al cielo, vero Dio e vero Re, dovranno marcare di piu

questo aspetto.

Detto in altro modo: la solennita, la riverenza del culto dipendono dalla



consapevolezza che il culto della Chiesa non e la commemorazione di eventi
delllncarnazione e basta, ma si svolge al cospetto di Cristo asceso al cielo. Il Cristo
incarnato e il Cristo asceso al cielo, il Cristo morto ¢ il Cristo asceso, il Cristo che patisce
e il Cristo asceso. Questo ci permette di tenere insieme gli aspetti della fede. Dall'altra
parte, la condiscendenza di Dio ci permette di accostarci a Lui nei segni liturgici e di

riceverlo addirittura in noi, misticamente ma realmente, nell'Eucaristia.

Andiamo avanti con I'art. 6. Prosegue san Tommaso: «Rispetto a Cristo, si deve invece
considerare quanto egli ha fatto per la nostra salvezza salendo al cielo. Primo, ci ha
preparato la via per salire in cielo, stando alle sue stesse parole: “Vado a prepararvi un
posto” (Gv 14, 2). (...) Essendo egli infatti il nostro capo, & necessario che le membra
raggiungano la meta dove egli le ha precedute, secondo il suo desiderio: “Affinché siate
dove sono io” (Gv 14, 3)» (ibidem). Torna l'aspetto su cui Tommaso insiste in
continuazione, cioé il legame tra il Capo e le membra. Questo “preparare la strada” non
é semplicemente il sistemare un sentiero, ma & qualcosa di molto piu profondo: & il
fatto che le membra sono attratte verso il Capo, dov'e il Capo la le membra vengono in
qualche modo tirate, trascinate. «Essendo egli infatti il nostro capo, € necessario che le
membra raggiungano la meta dove egli le ha precedute». Quindi non € un mero
preparare la strada e poi dire “voi andate”, ma & un “dove sono io, siate anche voi".
Questa realta torna con insistenza nei testi di Tommaso. La relazione che c'e tra noi e
Cristo e la relazione che c'é tra il capo e le membra, € qualcosa di profondamente

intimo. E i misteri della fede agiscono a questo livello di intimita, di legame.

«Secondo, come nell’Antico Testamento il pontefice entrava nel santuario al fine di
stare al cospetto di Dio per il popolo, cosi anche Cristo € entrato in cielo “per intercedere
in nostro favore” come dice san Paolo (Eb 7, 25). Poiché la sua stessa presenza, con la
natura umana portata in cielo, € come un'’intercessione per noi» (ibidem). Vediamo di
nuovo I'adempimento di una figura veterotestamentaria, quella del sommo sacerdote:
tutta la Lettera agli Ebrei & giocata su questo aspetto, su Cristo sommo ed eterno

sacerdote.

Cosa faceva il sommo sacerdote? Stava nel santuario, tra il popolo e Dio, per
intercedere in favore del popolo al cospetto di Dio. Cristo € il nuovo ed eterno
sacerdote: la sua umanita é portata davanti al trono, sta davanti al trono per intercedere
in nostro favore. Dunque, & collocato al di fuori del tempo o, meglio, al di sopra del
tempo, della realta creata, ma non per distaccarsene, bensi perché da questo punto “al
di sopra” Egli possa agire su ogni persona, su ogni luogo, ogni tempo della storia. E una

collocazione al di fuori della creazione, al di fuori del tempo, al di sopra di ogni spazio,



ma non per indicare il distacco tra noi e Dio, ma precisamente perché questo punto
“esterno” & un punto da cui si irradia questa potenza di intercessione e di grazia in ogni
segmento del mondo e della storia dellumanita. Quindi capiamo sempre di piu il senso
profondo dell'affermazione del Signore: «E bene per voi che io me ne vada» (Gv 16, 7):
gquesta umanita portata “al di sopra” agisce ovunque, non & piu costretta in un villaggio

della Galilea e in un tempo esclusivo e determinato.

«Terzo, una volta assiso nei cieli come Dio e Signore, Cristo puo distribuire i
doni divini agli uomini, secondo le parole di san Paolo: “Ascese al di sopra di tutti i
cieli per riempire tutte le cose” (Ef 4, 10)» (lll, g. 57, a. 6). Si tratta di quello che vi ho
anticipato: questa ascesa, questa intercessione del nuovo sommo sacerdote ha un

“effetto pioggia” di doni riversati sugli uomini, di tutti i luoghi e di tutti i tempi.

Ora, san Tommaso fa una precisazione nella risposta alle obiezioni. Ricordiamo
innanzitutto che possiamo avere la causa meritoria, la causa efficiente e la causa
esemplare. San Tommaso ci dice che chiaramente 'ascensione di Cristo, come gia
avevamo visto per la sua risurrezione, non agisce a modo di merito, perché si cessa di
meritare con la morte. E dunque i misteri di Cristo che vengono dopo la sua morte non
hanno piu la causa meritoria; ma questo non vuol dire che non esercitano una causa. E
qual & questa causa? E la causa efficiente. Come si esplica questa efficienza lo abbiamo
visto, in particolare in questo art. 6. Ma attenzione: dire che l'ascensione non & piu
meritoria, perché e la conseguenza dei meriti in qualche modo della vita di Cristo, non

vuol dire che essa non eserciti una causa.

Nella risposta alla seconda obiezione dell’art. 6, Tommaso dice: «La passione di
Cristo, parlando propriamente, causa la nostra ascensione al cielo in quanto toglie
l'ostacolo del peccato, ed & causa meritoria» (lll, g. 57, a. 6, ad 2). Quindi la passione di
Cristo «toglie I'ostacolo del peccato» e, in questo senso, ci merita la salvezza. «Invece
I'ascensione di Cristo causa direttamente la nostra ascensione, quasi dando l'inizio del
nostro capo, al quale le membra devono riunirsi» (ibidem). La passione di Cristo rimuove
un ostacolo all'ascensione. Vediamo di nuovo l'insistenza di san Tommaso su questo
punto: Cristo é direttamente la causa della nostra ascensione, in quanto e il capo che

attira le membra.



Le considerazioni che si potrebbero fare sono tante. Non abbiamo ancora esaurito
il mistero dell'ascensione al cielo o, meglio, la prossima volta, nella quacestio 58,vedremo
un aspetto legato all'ascensione, cioe la sessione di Cristo alla destra del Padre.Andremo
quindi a commentare I'affermazione del Credo: «Siede alla destra del Padre».Vedremo

come san Tommaso ci presenta questo ulteriore mistero.



