LA NUOVA

BUSSOLAQUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

Oriente e Occidente
L'arte delle icone, la pittura che si fa preghiera

22_05_2024

Liliane Tami

Anno Domini 2024. Mentre l'arte contemporanea € sempre piu orientata al concettuale

e allo scioccante, I'imperitura bellezza delle icone sacre rimane ben viva grazie a
numerosi artisti - umili eppur bravissimi - che tuttora scrivono (€ il termine specifico
usato per quest’arte!) icone usando tecniche risalenti all'epoca dei Padri della Chiesa (se

ne puo avere una panoramica nel sito sito lconografi - iconecristiane.it


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/it/liliane-tami
https://www.iconecristiane.it/iconografi/

Scrivere un’icona religiosa € molto complesso percheé richiede grande pazienza e
desiderio profondo di trasformare il processo artistico in un atto di preghiera. Esistono,
come si vede sul sopracitato sito, ancora oggi maestri iconografi in grado di insegnare
questa preziosissima arte, ma & un lusso riservato alle anime piu riflessive: una singola
opera, per essere compiuta, richiede mesi di lungo lavoro e attesa. Per realizzare questi
capolavori in modo conforme alla tradizione bisogna infatti adoperare materiali preziosi,
come la foglia d'oro e produrre da sé i colori. La pittura sacra, oltre che atto moralmente
buono, diviene anche strumento di trascendenza sia per il soggetto raffigurato che per
I'intero processo creativo. Il processo di creazione di un'icona richiede precisi passaggi
che sono stati codificanti nei secoli dei secoli e trovano la loro summa nel libro Canone
dell'icona (DEpunvela thg (wypalkc téxvng), un manuale di arte sacra redatto dal monaco
del Monte Athos Dioniso da Furna (1700-1733). Questo importante testo per la scrittura

delle icone sacre & valido ancor oggi.

La prima fase per la scrittura di un'icona consiste nella preparazione della tavola di
legno, che viene trattata con strati di gesso o altro materiale per creare una superficie
liscia e uniforme su cui dipingere. Poi si fa il disegno preliminare e in seguito le parti
dorate, come l'aureola, vengono ricoperte con foglia d'oro. Poi vi & la fase della
colorazione, realizzata con pitture tradizionali e pigmenti naturali fatti a mano. Ogni
colore e ogni dettaglio, nelle icone, sono significativi e hanno un preciso scopo
simbolico. In seguito vi e I'aggiunta dei dettagli finali come le linee di contorno, i tratti di
luce e ombra per accentuare la profondita e la tridimensionalita delle vesti e degli
sfondi. Infine, I'icona viene verniciata e sigillata per proteggere la pittura e rendere
eterni i colori. In molti casi vengono anche aggiunte preghiere o testi sacri sul retro
dell'opera e, soprattutto nel mondo ortodosso, venivano benedette dal patriarca. In
passato vi era l'usanza, da parte dell'artista, di non firmarla col proprio nome in quanto il
desiderio ultimo era rendere onore a Dio e non a sé stessi e alla propria bravura
artistica. Nell'ottavo Concilio Ecumenico dell'869-870 (il IV di Costantinopoli), dopo la crisi
iconoclasta i padri conciliari hanno infatti dichiarato: «Ordiniamo di venerare le sacre
icone di Nostro Signore Gesu Cristo e tributare loro lo stesso onore che riconosciamo ai
libri dei Sacri Vangeli. Poiché, come ognuno raggiunge la Salvezza attraverso la Parola
proclamata in essi, cosi tutti, i sapienti tanto quanto gli ignoranti, ottengono il loro

premio spirituale tramite l'effetto visivo dei colori».

Le icone sacre, nel loro pudico silenzio, sono testimoni preziose del Vangelo nei

secoli dei secoli e il fatto che ancora oggi vengano realizzate con le tecniche di 1500 anni



prima € un modo con cui suggellare I'eterno in un'immagine. Esse sono delizia per gli
occhi e strumento pedagogico con cui istruire lo spirito ai piu importanti temi teologici
della fede. Le icone non sono solo ornamento, ma anche strumento per elevare I'anima

dell'artista (e dell’'osservatore) avvicinandola alle Scritture.

Il pit influente pittore di icone & Andrej Rublév, monaco ortodosso vissuto nel XIV
secolo. Nato probabilmente intorno al 1360, Rublév visse in un'epoca turbolenta della
storia russa, segnata dalla dominazione mongola e dalle lotte interne tra principati.
Nonostante questo contesto difficile, Rublév riusci a sviluppare uno stile artistico unico e
raffinato, caratterizzato da una profonda sensibilita spirituale e da una straordinaria
maestria tecnica che, attingendo dal passato, rimane vivo ancor'oggi. Le scuole odiere si
ispirano al suo operato. Sulla sua vita esiste un film del regista russo Andrej Tarkovskij e
la sua Trinita & definita “icona delle icone”.

Il fatto che Andrej Rublév sia russo non deve far credere a noi cattolici occidentali che
questa preziosissima tradizione artistica sia un'esclusiva orientale, tanto piu che essa

risale a ben prima del 1054, e pertanto € un patrimonio comune a Oriente e Occidente.

La bellezza delle icone, rimaste praticamente immutate dal Concilio di Nicea
del 325 ad oggi, trascende le mode effimere e passeggere. Dopo la morte di Dio di
nietzschiana memoria non poteva che subentrare, anche artisticamente, la morte
dell'uomo. Nelle arti figurative contemporanee la perdita del sacro e la conseguente
perdita dell'umano si manifestano nella dissoluzione della figura delluomo. Gia Edvard
Munch, con il suo urlo, aveva espresso l'angoscia della perdita di senso e, infatti, nel suo
celebre quadro 'uomo ha perso la propria bellezza cessando di apparire come fatto ad

immagine e somiglianza di Dio.

L'arte, piaccia o meno, & anche modo di vedere il mondo. L'arte sacra, e in
particolare le icone, con il loro metodo di realizzazione ben codificato, sono un eterno
antidoto al vuoto e al caos dell'era post-moderna. Che I'arte, quindi, torni ad essere lode

a Dio e non solo strumento con cui esprimere la vana autoreferenzialita degli artisti.



