Direttore Riccardo Cascioli

ﬁﬁéSOLAQQUOTIDIm

EFFETTI MODERNISTI

L'altare dissacrante della basilica di Gallarate

Andrea = o

Cionci



https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/andrea-cionci
/it/andrea-cionci

Un monumento alle vittime della Rivoluzione francese, un'ara precolombiana destinata
ai sacrifici umani o un cippo in onore di Vlad Tepes Dracul? Piu semplicemente, € il
nuovo altare dell'ottocentesca basilica di Santa Maria Assunta a Gallarate (VA)consacrato
domenica scorsa da Mons. Mario Delpini, Arcivescovo di Milano, in occasionedel recente

restauro della chiesa.

Fortemente voluta dal suo vicario Mons. Ivano Valagussa, prevosto di Gallarate,
l'opera é firmata da Claudio Parmiggiani (1943) un artista che ama molto le teste
mozzate e le sparge un po' ovunque nella sua produzione scultorea: spaccate, bendate,
ripiene di nidi d'uccello, affumicate da lampade a petrolio, oppure direttamente
ammucchiate sul pavimento. In questo caso - senza eccessivo sforzo creativo, in verita -
I'artista ha impiegato le sue teste in onice bianco accatastandole per fare da base alla
Mensa Eucaristica. Non deve stupire se I'opera ricorda uno dei rilievi della Colonna
Traiana, nel quale i legionari palleggiano con le teste dei barbari. Mons. Delpini ha,

infatti, spiegato durante I'omelia:

«Su quest'altare sono tutti rappresentati. Cristiani e pagani, santi e peccatori.
Questa e la mensa del Signore che accoglie tutti». Ed era necessario presentarli
decapitati in una composizione “stile Daesh”? Il programma iconografico dell'artista &
ambizioso, ma solo chi & sufficientemente dotato di cultura storico-artistica potra
riconoscere nell'altare, a un esame molto ravvicinato, il calco dei principali personaggi
della storia ripresi nelle piu note sculture. Nel mucchio vi € la testa mozzata della
Madonna della Pieta di Michelangelo accanto a quella dellimperatore gay Adriano e ad
altre teste copiate da opere di Bernini, Borromini e Canova con richiami alla scultura
classica fino alle opere contemporanee. Secondo l'artista Parmiggiani: «L'altare si
riassume in una mensa derivante dalla giustapposizione di due luminose lastre
marmoree sovrapposte che trattengono e proteggono, quasi materno pellicano, una
moltitudine di teste antiche; reliquie ed emblemi di una sacralita, di una umanita, di una

totalita».

A chi sarebbe sfuggita, del resto, la metafora del materno pellicano, con tutto il
resto? Forse ai bambini, agli anziani, alle persone non acculturate, ai semplici, insomma
a tutta quell'umanita che alla Biennale di Venezia, di fronte a un’installazione, non & in
grado di assumere una posa pensosa per maturare un profondo giudizio estetico.

Praticamente, quellumanita per cui si & incarnato Nostro Signore.

Siamo di fronte a un patente tradimento della missione dell’arte sacra cattolica

che, per 2000 anni, non ha fatto altro che rendere esplicito, commovente, realistico e



chiaro per tutti il messaggio di Gesu, gli episodi del Vangelo e le vite dei Santi. Ben
difficilmente la Chiesa ha richiesto sforzi interpretativi ai fedeli, né tantomeno ha mai
operato selezioni classiste in base al loro grado di preparazione culturale. Se alcune
opere presentavano vari livelli di lettura, con raffinati simbolismi interpretabili solo dalle
classi piu colte, questo avveniva sempre nel pieno rispetto della visione immediata da
parte della gente semplice. Dagli affreschi nelle catacombe che, con intelligenza,
mutuavano gli antichi simboli della tradizione precedente, alle preziose icone medievali,
pazientemente rivestite d'oro e gemme, passando per la scoperta delle leggi della
visione con Giotto, Piero della Francesca, Mantegna, riscoprendo la bellezza del corpo
umano con il Rinascimento, amando la realta fino a offrirne un’illusione teatralizzata con
i quadraturisti barocchi, tutta l'arte sacra é stata, da sempre, un grandioso, millenario

atto di amore, di comunicazione, di spiegazione alle masse.

Dai piu icastici Pantocratori bizantini, alle Madonne secentesche piu tenere e
materne, la Chiesa ha sempre cercato, attraverso l'arte, di magnificare Dio con la
bellezza e 'armonia oggettiva in un vero inno alla realta, con un intento didascalico che,
pietosamente, spiegasse la Fede attraverso le immagini alle masse analfabete. Con
quella prudenza che a noi sembra oggi eccessiva, le gerarchie ecclesiastiche hanno a
volte censurato le sollecitazioni erotiche dei corpi nudi, le invenzioni astruse dei pittori
manieristi, persino i dettagli troppo realistici, come i piedi sporchi del pellegrino nella
Madonna del Caravaggio. San Roberto Bellarmino e San Carlo Borromeo, con la
Controriforma, fornirono regole chiarissime e definitive per arginare tutti gli abusi e gli

eccessi nell'arte sacra.

Una saggezza che mirava a non confondere, a non tentare gli istinti, a mitigare il
protagonismo e l'interesse personale degli artisti e soprattutto a garantire un linguaggio
formale che fosse costantemente improntato al massimo rispetto del sacro. Tutto
questo oggi si € perso. Un'opera provocatoria, choccante e di dubbio gusto diviene oggi
un altare che attira morbosamente su di sé quell'attenzione che invece dovrebbe essere

catalizzata dal Mistero che si consuma sulla sua superficie.

Qualcuno ha parlato addirittura di blasfemia e rimandi satanici; piu banalmente
pensiamo che si tratti di un monumento all'autoreferenzialismo di un artista e al
provinciale affannarsi di una certa Chiesa nel tentare di sembrare moderna, colta e “a la

page”, con uno stile in ritardo di almeno 50 anni.



