Ora di dottrina / 194 - La trascrizione

La Vergine concepira - Il testo del video

[Me not found or type unknown


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati

Luisella
Scrosati

Proseguiamo le nostre catechesi sul mistero di Maria. In particolare da alcune
domeniche ci stiamo occupando di rintracciare i segni, le figure, le profezie legate alla
Madonna nelle Sacre Scritture, partendo dall’Antico Testamento (vedi qui e qui).
Abbiamo deciso di dedicarci a questa indagine per quel principio della predestinazione
comune di Gesu e Maria, quell'unico decreto con cui Dio predestina il Figlio ad assumere
la natura umana, quindi lo predestina all'incarnazione, un'incarnazione redentrice,
salvifica, per liberare il suo popolo dal peccato originale ereditato dai progenitori e da
ogni peccato. In questa predestinazione noi troviamo Maria. Dove troviamo il Figlio e
lincarnazione redentiva del Figlio, troviamo la Madre: & una missione redentiva anche

quella della Madre.

Nelle scorse due domeniche abbiamo visto il primo grande testo che ci conferma
quanto andiamo dicendo, cioé il famoso Protovangelo del libro della Genesi, dove subito

dopo la caduta dei progenitori Dio mostra la salvezza. E la mostra in una donna e nella


/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/il-protovangelo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/il-protovangelo-ii-parte-il-testo-del-video

sua stirpe, la donna e la stirpe che calpestano la testa del serpente. Noi vediamo che il
riscatto sul serpente che ha tentato e ha fatto cadere i nostri progenitori avverra per
mezzo di una donna e della sua stirpe. Abbiamo visto chi sono questa donna e la sua
stirpe. Quindi la salvezza promessa € legata a due figure congiunte: la donna e la stirpe

della donna.

Un altro testo importantissimo e significativo sotto questa prospettiva e quello che
troviamo nel capitolo 7 del profeta Isaia, in particolare al versetto 14. E un testo
famosissimo; liturgicamente ci viene proposto e riproposto soprattutto durante il tempo
di Avvento ed e questa famosa profezia: «la vergine concepira e partorira un figlio» (Is 7,
14). E un testo che & talmente importante che viene riportato e commentato dallo stesso
Vangelo di Matteo al cap. 1. Cerchiamo innanzitutto di ricostruire il contesto storico, che
€ molto importante, perché analogamente al libro della Genesi - come il Protovangelo
era calato in un contesto di scontro, a causa del serpente che ha fatto decadere
'umanita, uno scontro “raccolto” e costituito da Dio stesso, che pone un’inimicizia tra la
donna e il serpente, tra la stirpe della donna e la stirpe del serpente -, anche qui

troviamo un contesto di guerra, di assedio.

Siamo intorno al 732 a. C., in un contesto in cui il regno di Giuda ¢ a rischio di sparire.
Perché parliamo di regno di Giuda? Dopo Salomone, cioe dopo il primo discendente del
re Davide, si ebbe una separazione nel popolo di Dio, nel popolo prescelto. Nel regno di
Giuda a proseguire la legittima discendenza di Davide ¢ il figlio di Salomone, Roboamo;
mentre le altre tribu si dividono da Giuda ed entrano a far parte di quello che viene
chiamato il regno del Nord, di Samaria o Efraim, secondo i diversi nomi con cui viene
chiamata questa parte di territorio occupato da tutte le restanti tribu di Giacobbe.
Ricordate la suddivisione del territorio dopo l'ingresso con Giosué nella terra promessa.

Dunque, abbiamo una lacerazione, una separazione.

A portare avanti la discendenza davidica & dunque il regno di Giuda. Ora, accade
che, intorno al 732, il regno del Nord si allea con il regno di Damasco, con gli Aramei, con
uno scopo, che il profeta Isaia ci riferisce, parlando a nome di Dio e rendendo pubblico
quello che ¢ il pensiero sottostante a questi due re: «Saliamo contro Giuda,
devastiamolo e occupiamolo. E vi metteremo come re il figlio di Tabeeél» (Is 7, 6), che era
probabilmente un arameo, quindi neanche israelita,. ma un uomo che apparteneva alla
corte di Damasco. Quindi il progetto era di far finire la discendenza davidica. Ricordate
che porre fine alla discendenza davidica avrebbe voluto dire interrompere quella catena
che avrebbe portato al Messia. Voler porre fine al regno di Giuda avrebbe significato

voler impedire a Dio di realizzare il suo piano storico di portare la salvezza, a Israele e a



tutto il mondo, nel Messia, che doveva essere un discendente della casa di Davide.
Quindi, abbiamo questi due re, il re Rezin di Damasco e il re Pekach di Israele, che si

alleano in funzione anti-discendenza davidica, per mettere fine al regno di Giuda.

In questo contesto, Dio manda il suo profeta, Isaia, che si rivolge al re Acaz, che
era il re legittimo dell'epoca, di discendenza davidica; un re tutt'altro che entusiasmante,
ma era legittimo, della casata di Davide: «Cosi dice il Signore Dio: cid non avverra e non
sara. Perché capitale di Aram € Damasco e capo di Damasco e Rezin. Capitale di Efraim &
Samaria e capo di Samaria il figlio di Romelia. Ancora sessantacinque anni ed Efraim
cessera di essere un popolo. Ma se non crederete, non avrete stabilita» (Is 7, 8-9).
Questo é il contesto. Dio dice: stiano a casa loro, non avverra cio che questi re vogliono,
anzi Efraim cessera nel giro di 65 anni di essere un popolo, «<ma se non crederete, non
avrete stabilita». In questa richiesta di fede viene introdotto il famoso vaticinio di Isaia 7,
14, perché il Signore parla ad Acaz e gli dice: «Chiedi un segno dal Signore tuo Dio». Un
segno che deve avere una caratteristica: «dal profondo degli inferi oppure lassu in alto».
Attenzione a questa indicazione: questo segno deve essere cosi grande da toccare le
profondita e toccare le altezze. Ma Acaz rispose: «Non lo chiederd, non voglio tentare il
Signore». E si prende direttamente il rimbrotto del profeta Isaia: «Ascoltate, casa di
Davide! Non vi basta di stancare la pazienza degli uomini, perché ora vogliate stancare

anche quella del mio Dio?».

Perché Isaia risponde cosi? Perché Acaz in realta non é che non vuole chiedere un
segno per non tentare il Signore, ma ha gia trafficato per risolvere questa situazione in
modo umano, cioeé senza ricorrere a Dio: era entrato in contatto con il re d'Assiria, al
quale aveva mandato delle lettere in cui offriva tutta la sua sottomissione e servitu per
chiedergli di andare in suo soccorso contro i re di Damasco e di Samaria. Una pessima
idea, perché come la storia spesso dimostra, quando si chiama in proprio soccorso una
potenza molto superiore alla propria, il rischio & che dopo aver annientato i nemici,
annienti anche il piccolo alleato di un tempo. L'Assiria di fatto avrebbe posto I'assedio a
Gerusalemme stessa, non solamente al regno di Damasco e al regno di Israele. Quindi
Acaz fa finta di essere un timorato di Dio, ma in realta ha voluto ricorrere a una
soluzione puramente umana, non rivolgendosi a Colui che & il vero capo d'Israele, il vero

Signore della terra d'lsraele, che & Dio, Jahve.

In questo contesto, dopo il rimprovero, Dio stesso da un segno. Attenzione,
perché qui c'é la profezia. Ma il contesto deve essere chiaro: € un contesto in cui il
regno di Giuda sta per essere assalito, la discendenza di Giuda sta per essere annientata

e dunque, con essa, si vuole annientare il piano di Dio, impedendo la venuta del Messia.



L'idea di mettere le mani sul regno di Giuda vuol dire mettere le mani sul progetto di Dio
nella storia umana, il suo progetto di salvezza. Il segno che Isaia riferisce deve essere
compreso in questo contesto. Questa la famosa profezia: «Ecco: la vergine concepira e
partorira un figlio, che chiamera Emmanuele» (Is 7, 14). Poi aggiunge: «Egli mangera
panna e miele finché non imparera a rigettare il male e a scegliere il bene. Poiché prima
ancora che il bimbo impari a rigettare il male e a scegliere il bene, sara abbandonato il
paese di cui temiidue re» (Is 7, 15-16). Il profeta afferma che questo € un segno che ci
dice che la casa di Davide permarra. E siccome permarra, i due potenziali nemici, i due
assedianti verranno annientati. Questo € il senso del contesto per cogliere il significato
di questa profezia. Ma andiamo a vedere che cos'e questo segno, perché e qui che

entriamo nel cuore del testo di Isaia.

Prima di tutto: «Ecco: Ja vergine». Notiamo due aspetti. Prima di tutto abbiamo un
articolo determinativo. Se io sto parlando di qualcosa o di qualcuno di cui il mio
interlocutore non ha alcun riferimento, direi “una vergine”. Invece qui € «/a vergine», a
indicare che quella vergine era un possibile riferimento all'interno della cultura e
tradizione giudaica. E qual & quella vergine? Abbiamo diversi testi, anche nel Salterio
davidico, che fanno riferimento a questa vergine. Ma andando indietro, di riferimento in
riferimento, il primo e piu importante é il testo di Genesi 3, 15, che abbiamo visto le due
domeniche scorse, ciog, quella donna che partorisce una stirpe che schiaccia la testa del
serpente. Il testo di Isaia 7, 14 ¢ la riproposizione piu chiara e piu circostanziata, nel
contesto storico di cui stiamo parlando, di quella profezia, che gia indicava il Messia e la
Madre del Messia. Qui & come se Isaia stesse dicendo: quella vergine e quella stirpe
sono il segno per cui non devi temere riguardo al regno di Giuda, perché esso dovra
portare a questa vergine e a questo figlio della vergine, cioe al Messia e alla Madre del
Messia; nessun potere umano sara in grado di sovvertire il decreto divino. E per questo
che la premessa era: «se non crederete, non avrete stabilita ». Quindi il grande segno

che viene proposto qui e la vergine, quella vergine gia nota nel contesto giudaico.

La parola tradotta con «vergine» e ‘almah, su cui c'é stata molta discussione anche
ai tempi di san Girolamo; ma € un fatto che in ebraico, tecnicamente, ‘almah é la
ragazza, la giovane donna che é ancora sotto la tutela paterna; quindi non € una donna
qualsiasi, una donna maritata, ma € una giovane ragazza, che, essendo appunto sotto la
tutela paterna, é vergine, non & ancora sposata, non ha ancora conosciuto uomo.
Abbiamo altri sei punti nelle Sacre Scritture dove ricorre questo termine, ‘almah, e in
tutti questi casi si parla di una vergine, non semplicemente di una giovane donna.
Questa precisazione € estremamente importante soprattutto alla luce dei due verbi

successivi. In italiano abbiamo tradotto «la vergine concepira e partorira». In realta,



N

I'ebraico ha due aggettivi: il primo, harah, che traduciamo con “concepira”, in realta € un
aggettivo in stato assoluto. Cosa significa? Non e un verbo d’azione, tipo “io concepisco”,
ma € uno stato: potremmo tradurlo come “gravida”, quindi nello stato di colei che ha
concepito; non e un verbo al passato o al futuro, “ha concepito”, “concepira”, ma indica
appunto uno stato: quindi potremmo tradurre “la vergine gravida”. Ora, gia qui capite
che c'e un “problema”, nel senso che se € vergine non é gravida, se e gravida non e
vergine. E invece il segno e la vergine gravida, concepente, che ha in sé il frutto delle sue

viscere.

E poi il secondo verbo indica un participio, cioé partoriente, in atto di partorire, da
cui 'antifona del Comune della Madonna nella liturgia romana, che & «Salve, sancta
Parens». Anche qui indica un atto di parto, non qualcosa che & avvenuto: quindi questa
vergine e gravida e partoriente. Voi comprendete che qui c'e il motivo per cui tutti i Padri
hanno tirato su le antenne, € il motivo per cui questo € un segno ed ¢ il motivo per cui
nel Vangelo di Matteo questo testo viene richiamato in modo particolare e chiaramente
attribuito alla Santa Vergine. Al cap. 1 del suo Vangelo, san Matteo dice infatti che prima
che Maria e Giuseppe andassero a vivere insieme, Maria «si trovo incinta per opera dello
Spirito Santo» (Mt 1, 18). Prima di andare a vivere insieme: questo vuol dire che la
Madonna era ancora sotto la tutela paterna, era ‘almah, vergine. E questo concepimento
avviene senza intervento d'uomo, percio san Matteo scrive: «Tutto questo avvenne
perché si adempisse cid che era stato detto dal Signore per mezzo del profeta: Ecco, la
vergine concepira e partorira un figlio che sara chiamato Emmanuele, che significa Dio
con noi» (1, 22-23). Cioé, se andiamo a tradurre piu letteralmente, abbiamo la vergine
gravida e partoriente. Qui c'e il mistero del concepimento e del parto verginale di Maria,
perché mentre & gravida e ha concepito & vergine e mentre & partoriente e vergine.
Questo & importante sottolinearlo, perché si tratta di un testo che spesso viene
sottostimato, dicendo che si parla solo di una donna che partorisce... non € solo una
donna che concepisce e partorisce, € la vergine gravida e partoriente, & 'unione di due
dimensioni che normalmente nella realta si escludono perché una donna o é vergine o &

gravida e partoriente. Invece qui le troviamo unite.

Poi abbiamo I'altro aspetto fondamentale, cioé chi & colui che € portato nel grembo
della Santissima Vergine, chi & colui che viene partorito dalla Vergine. E 'TEmmanuele,
che vuol dire Dio-con-noi. Tutti i nomi ebraici hanno un significato, che spesso ha a che
fare con Dio: in generale quando c'e la particella -E/ (Mikhael, Gabriel, Samuel) c'e la
parola Dio. Quindi di per sé¢ Emmanuel, Dio-con-noi, non significa per forza Dio che si
incarna, ma nel contesto si. Perché? Anzitutto perché Emmanuel € un nome particolare

che non ritroviamo in altri luoghi della Sacra Scrittura, non & un nome diffuso nel



contesto ebraico dell'epoca. E poi perché questo nome, Emmanuel, & dato come segno -
quel segno che avrebbe dovuto chiedere Acaz, ma che non ha voluto chiedere per la sua
incredulita, per la sua voglia di fare intrallazzi umani, anziché affidarsi al buon Dio. Un
segno che doveva essere tanto grande da andare dalle profondita della terra alle altezze
del cielo. E noi sappiamo che questa estensione é stata ricoperta dallincarnazione del
Verbo, che ha unito le altezze - che non sono da intendere solo come il cielo in senso
fisico, ma come il luogo della dimora divina - e le profondita. Dunque, € un nome che

acquista tutta la sua forza collegandolo anche a questo aspetto.

Non solo. Se noi andiamo a vedere di nuovo il profeta Isaia, al capitolo 8, cioe il
capitolo immediatamente successivo a quello che contiene la profezia, troviamo una
caratteristica particolare di questo Emmanuel: «Le sue ali distese copriranno tutta
I'estensione del tuo paese, Emmanuele » (Is 8, 8). Ora, attenzione: il paese, la terra di
Giuda e quella di Israele non sono mai dette terra di un re: il regno di Giuda non e la
terra, il paese di Acaz o il paese di Davide, & la terra di Jahve, che la affida al suo popolo.
Dunque, parlare «del tuo paese, Emmanuele, significa che questo Dio-con-noi, capace
di unire le profondita e le altezze, & anche il Signore di quel paese, il vero Signore di quel
paese. Il vero Signore della terra di Israele e di Giuda ¢ Jahve. Quindi questo Emmanuele
non e qualcuno mandato da Jahve, ma & Jahve venuto nella carne. Chiaramente nel
contesto ebraico & assente la distinzione delle tre persone nell'unico Dio; ciononostante,

questa equivalenza tra la terra di Giuda e la terra di Jahve fa pensare molto.

In ultimo, per noi cristiani é evidentissima I'applicazione che ne fa Matteo, il
quale sta dicendo che questa vergine, sposa di un uomo della casa di Davide, ma ancora
non in casa con lui, questa ‘almah, che & gravida, che e partoriente ma rimane vergine, e
la realizzazione del segno promesso da Isaia. Ed é la conferma che la discendenza di
Davide ha veramente perdurato, tra mille traversie storiche, per arrivare al Messia e alla
Madre del Messia. Possiamo tracciare una grande linea che congiunge il cap. 3 della
Genesi e il cap. 1 del Vangelo di san Matteo, passando attraverso la profezia del cap. 7 di
Isaia. Questa profezia, questo grande segno ci restituisce una maternita verginale, ma
anche una maternita divina, perché lei, la ‘almah, € la madre del Dio-con-noi, che

concepisce per opera dello Spirito Santo, di Dio stesso, senza intervento di uomo.

Quindi questo é un altro testo centrale, che si collega al Protovangelo e che ci
mostra di nuovo che nel decreto di predestinazione del Figlio di Dio, del Messia, c'é
sempre la Madre con Lui. Il grande segno di Genesi 3 viene confermato da Isaia 7. La
vergine gravida in Isaia, la donna e la sua stirpe nella Genesi: non solo la stirpe, non solo

il frutto della donna, ma la donna e la stirpe, la vergine e il frutto che ella porta in



grembo.

La prossima domenica continueremo questa indagine su queste importantissime
profezie sulla Madonna. In particolare faremo il punto sulle profezie dirette. E poi
vedremo quelle indirette, che non sono meno importanti, anzi per certi versi sono anche
piu ricche di significato. E vedrete che, tramite questo approccio biblico, verra fuori una

teologia mariana splendida e ricchissima.



