
santi da leggere/15

La traccia agostiniana nel viaggio di Dante

CULTURA 19_01_2026

Giovanni 

Fighera

Sant’Agostino è uno dei padri della Chiesa più influenti della storia occidentale: filosofo,

teologo, autore delle Confessioni e del De civitate Dei. Eppure, nella Commedia, non

compare mai come personaggio. Nessun dialogo con Dante viator, nessuna scena

dedicata, nessuna apparizione.

Un’assenza sorprendente, soprattutto se confrontata con la centralità 

concessa a san Francesc

https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera


o, san Domenico, san Benedetto e molti altri. Dante non gli riserva un canto, non gli

affida un discorso, non lo fa parlare. Lo nomina appena, e di sfuggita.

L’unico riferimento esplicito si trova nel Cielo del Sole, nel canto X del Paradiso,

quando san Tommaso presenta la corona dei sapienti e indica Paolo Orosio, lo storico

del V secolo che Agostino aveva utilizzato nel De civitate Dei: «Ne l’altra piccioletta luce

ride quello avvocato de’ tempi cristiani del cui latino Augustin si provide». Una citazione

minima, quasi marginale. Ma è proprio questa discrezione a suggerire che Agostino non

è un personaggio da collocare in scena: è un’autorità che precede la scena stessa.

La rivelazione dell’Empireo: Agostino nella Candida Rosa

Per capire quanto pesi davvero la sua figura, bisogna salire con Dante fino all’Empireo,

nella visione vertiginosa della Candida Rosa. Qui, su invito di san Bernardo, il poeta

contempla l’anfiteatro dei beati, illuminato dalla bellezza della Madonna che «letizia / […] 

ne li occhi a tutti li altri santi».

È un momento di rivelazione: i santi appaiono finalmente con il loro volto,

splendenti, seduti su troni. Maria è al centro, Eva ai suoi piedi, Rachele e Beatrice sul

terzo ordine di gradini. Dalla parte opposta, allo stesso livello di Maria, siede san

Giovanni Battista, «il più grande tra i nati da donna». Poco sotto, san Francesco e san

Benedetto, collocati in posizioni che confermano la loro enorme importanza nel poema.

E poi, in quarta posizione, sant’Agostino. Non un personaggio, ma un vertice. Non

un interlocutore, ma un fondamento. La sua collocazione nella Rosa dice ciò che la

narrazione non dice: Agostino è uno dei pilastri della cultura cristiana medievale, e

Dante lo riconosce come tale.

Del resto, il poeta si forma proprio negli ambienti in cui Agostino è letto,

commentato, meditato: Santa Maria Novella con i Domenicani, Santa Croce con i

Francescani, la Scuola di Santo Spirito con gli Agostiniani.

Negli anni successivi alla morte di Beatrice, Dante frequenta luoghi in cui circolano

le opere dei Padri e dei mistici: Agostino, certo, ma anche Bernardo, Ugo e Riccardo da

San Vittore, Bonaventura. È un terreno culturale in cui il pensiero agostiniano è

ovunque, come lingua madre della teologia.

Le tracce nel poema: quando Dante parla con la voce di Agostino

La voce di Agostino risuona nei versi danteschi in modi sottili ma inequivocabili. Già

all’inizio dell’Inferno, quando Virgilio si presenta dicendo di essere vissuto «nel tempo de li 

dèi falsi e bugiardi», Dante riecheggia quasi letteralmente il De civitate Dei, dove Agostino



parla dei «deos falsos fallacesque». È un dettaglio che rivela familiarità profonda, non

semplice erudizione.

Un’altra eco emerge nel Purgatorio XXIV, quando Bonagiunta riconosce la

superiorità poetica di Dante e afferma: «Le vostre penne / dietro al dittator sen vanno 

strette». L’immagine delle «penne» che seguono il dettato dell’amore richiama da vicino

un passo delle Enarrationes in psalmos, dove Agostino scrive: «Un’anima irretita 

dall'amore terreno è come se avesse del vischio nelle penne: non può volare». È lo stesso

simbolismo: l’amore che libera o trattiene, che fa volare o impedisce il volo.

E ancora, nel canto II dell’Inferno, Dante descrive la propria esitazione con versi

che sembrano usciti dalle Confessioni: «qual è quei che disvuol ciò che volle / e per novi

pensier cangia proposta». Agostino, nel libro V, confessa: «Il mio cuore era spinto ora in

una direzione, ora in direzione contraria». È la stessa psicologia dell’interiorità inquieta,

dello scontro tra volontà e desiderio, tra timore e slancio.

Gli studi di Lino Pertile hanno mostrato come alcuni tratti profondi della 

Commedia — l’amore per la sintesi, la riflessione sulla natura del male, la visione della

storia come teatro della Provvidenza — siano debitori proprio di Agostino. Anche la

forte emotività del Dante viator, capace di passare dal pianto alla gioia, la veemenza

delle invettive, l’uso di exempla tratti non solo da animali nobili ma anche da mosche,

tafani, porci e pulci, trova un precedente nelle Confessioni (libro X, cap. XXXV).

Un maestro che non ha bisogno di parlare

Alla fine, la domanda iniziale trova una risposta chiara: il ruolo di sant’Agostino nella 

Commedia non è irrilevante, è strutturale. Agostino non appare perché è già dentro il

poema. Non parla perché è la voce interiore che lo sostiene. Non discute con Dante

perché Dante discute con lui da sempre.

La sua è una presenza che non ha bisogno di scena: è la presenza di chi ha formato

la mente stessa del poeta. Una presenza che nasce dall’assenza, e proprio per questo è

più profonda, più discreta, più decisiva.


