LA NUOVA

BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 178 - 1l supplemento

La spiritualizzazione del cristianesimo, una

tendenza errata

Luisella

Scrosati

Non c'eé secolo in cui almeno un teologo, un filosofo, e persino uno di quella strana

specie di “tuttologi” che popolano gli studi televisivi, non si avwventuri in un saggio o in

una conferenza sul tema dell'essenza del cristianesimo. Non sono pochi i libri che


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

esibiscono questo tema gia nel titolo.

La tendenza prevalente di questo tipo di trattazione va nella direzione di una
spiritualizzazione del cristianesimo. Il nucleo puro e perenne della religione cristiana si
ritroverebbe nello “spirituale”, con connotazione talvolta piu morali e talaltra piu
misticheggianti, mentre cio che comporta una dimensione materiale, rituale, fisica non &
che il residuo impuro di una religiosita imperfetta. Questo modo di pensare, sebbene
possa apparire molto seducente, ha il non piccolo difetto di essere del tutto ideologico e
di non ritrovare riscontro in nessuna forma storica della vita della Chiesa, nemmeno

nella chimerica “Chiesa antica”, alla quale si attribuisce tutto e il contrario di tutto.

Uno dei problemi di questa tendenza ideologica sta nel fatto di aver contaminato la
comprensione delle fonti antiche del cristianesimo, in particolare della vita cultuale. In
pratica, le fonti antiche sono state intese come testimonianze di un cristianesimo puro,
avulso dalla materialita. E cosi, il culto dei primi secoli poteva essere solo “spirituale”,
interiore, senza alcuna attenzione, quando non persino in aperta opposizione, agli
oggetti, ai gesti, ai luoghi del culto; quasi che il cristianesimo sia una chiamata alla
“spiritualizzazione” e dunque alla progressiva e inesorabile eliminazione delle
sovrastrutture rituali. Il cristianesimo si sarebbe pertanto contrapposto frontalmente
alle religioni pagane e anche al giudaismo, rifiutando gli elementi strutturali della
religione: la distinzione tra sacro e profano, I'idea di sacrificio mediato da realta
materiali, la necessita di mediatori sacrificali (sacerdoti), 'orientamento cultuale, nella

distinzione tra alto e basso, oriente e occidente, e cosi via.

Questo pero é un errore piuttosto grave, che e stato reso possibile solo a causa di
un accecamento ideologico; e pericoloso, perché mina alla radice le strutture
fondamentali del fenomeno religioso e dell'espressione della religiosita umana, finendo

per isolare il cristianesimo e renderlo sordo allhomo religiosus.

La verita e che il cristianesimo, fin dai suoi primi passi, si comprende come il
compimento e la purificazione di cio che era strutturalmente presente nelle religioni
antiche. Compimento e purificazione: mai l'uno senza l'altro. Basta porre mente al fatto
che il Signore Gesu, nella notte in cui veniva tradito, non aboli la liturgia, il sacrificio, il
sacerdozio, ma istitui il culto della nuova ed eterna Alleanza, servendosi di parole, realta
materiali, gesti e creando cosi una nuova liturgia, un nuovo sacrificio, un nuovo
sacerdozio. Quella notte era nato un nuovo ordine di cose, che portava a compimento i
riti giudaici, ma anche il senso piu vero e profondo dei riti pagani (ossia nella misura in
cui essi hanno saputo esprimere la religiosita naturale dell'uomo), eliminando tutto

quello che in essi poteva trovarsi di imperfetto e persino di nocivo, senza pero eliminare



la materialita del rito in quanto tale. Il Dio creatore della materia non eliminava l'opera
delle sue mani, ma la assumeva per elevarla a significare, mediare e comunicare le

realta celesti.

Tra il cristianesimo e il giudaismo da una parte e le religioni pagane dall'altra si
instaurava un rapporto di continuita e di discontinuita. L'Eucaristia non era l'abolizione
del culto, ma si affermava come il vero culto. Non un’opposizione, dunque, tra una
religione cultuale e una a-cultuale, ma semmai una tensione tra culto vero e perfetto e

culto imperfetto e non di rado deviato in alcune sue manifestazioni.

L'impostazione ideologica “spiritualista” ha portato a leggere in senso anti-cultuale
i numerosi testi in cui i Padri della Chiesa parlano del sacrificio spirituale (Bucota Aoykn),
thusia loghiké), contrapponendosi ai sacrifici dei pagani. Questi testi, presenti soprattutto
nei Padri apologisti, sono stati interpretati come se il culto cristiano si contrapponesse
all'offerta sacrificale di realta materiali o alla presenza di un vero altare. La realta & pero
ben diversa. | Padri prendevano le distanze dai sacrifici cruenti di animali e dai rispettivi
altari, sui quali le vittime venivano sgozzate e bruciate, ma non dal sacrificio e dall'altare
in sé. Al contrario, queste realta materiali, che Cristo aveva confermato, erano la
reificazione, |'esteriorizzazione del sacrificio interiore. Nel cristianesimo, interno ed
esterno, spirito e materia si ritrovano unificate e ordinate; questo & alla base del
principio sacramentale, capace di ritrovare in cio che e storico e materiale il significato
sovratemporale e spirituale, senza tuttavia sacrificare il “rivestimento” materiale di
questo significato. In questo senso, lo spirituale cristiano e tutt'altro che nemico della
ritualita. Il Signore Gesu Cristo, nella sua realta teandrica, € il sacramento archetipico e
fondativo di tutta la sacramentalita del reale in generale e della liturgia in particolare: la
sua umanita non viene eliminata per dare spazio alla divinita, ma é al contrario lo

strumento che la rivela e la comunica.

La lettura deritualizzante di quei testi dei Padri che sottolineano il significato
spirituale dell'altare e del sacrificio, o 'importanza di dare culto a Dio con una condotta
morale irreprensibile, non nasce dalla comprensione del culto e del sacrificio da parte
della Chiesa antica, ma piuttosto da una comprensione errata del principio
sacramentale e, in ultima analisi, dell'Incarnazione. Una deviazione pericolosa, che
costituisce I'anima dell'attuale rampante secolarismo, il quale altro non e che l'esito
inevitabile della rimozione dell'incarnazione dello spirituale nella realta materiale e

storica.

Per Giustino, Atenagora od Origene non si tratta affatto di affermare il significato

spirituale “sacrificando” quello materiale, ma di saper cogliere il senso spirituale de/



materiale, nel materiale, nella consapevolezza che il reale colto dai nostri sensi €
portatore di un significato che lo trascende. | Padri marcano la distinzione tra il
cristianesimo e le religioni pagane - e, in modo differente, tra il cristianesimo e il
giudaismo -, spesso rigettando con vigore i loro altari, i loro templi, i loro sacrifici,
perché riconoscono in essi la corruzione della vera religione; ad essi oppongono l'altare
del cuore, il tempio dell'anima e il sacrificio interiore, nella lotta ai vizi e al male. Ma mai
essi criticano o mettono in dubbio l'esistenza dell'altare dei cristiani, dei loro luoghi sacri,
del sacrificio incruento del Corpo e del Sangue del Signore. Questa interpretazione dei

loro scritti e fuorviante e anacronistica.



