LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 140 - Il supplemento

La ragione separata dalla fede, i prodromi dello

scisma luterano

Luisella
Scrosati

Che il monaco agostiniano Martin Luther (1483-1546), nel periodo della diffusione delle

sue 95 Tesi, non avesse intenzione di rompere con la Sede apostolica (vedi qui) non
significa che gia non fossero presenti alcune spie che potevano far presagire il peggio.

Si & visto


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/le-95-tesi-di-lutero-e-la-rottura-con-roma
https://lanuovabq.it/it/lutero-prima-del-1517-una-vocazione-non-matura

come la preparazione religiosa e teologica di Lutero sia stata lacunosa e non abbia
tenuto in debito conto i tempi necessari di maturazione e purificazione di un'anima che

mostrava tratti evidenti di un profilo nervoso e passionale, con gravi crisi di scrupoli.

La situazione disastrosa dell'Ordine agostiniano in Germania, che permette di
spiegare almeno in parte la piega presa dagli eventi, si fece evidente anche in occasione
del Capitolo generale che si tenne ad Heidelberg, nella primavera del 1518. Le Tesi si
erano gia ampiamente diffuse e da Roma venne la richiesta all'Ordine di esigere da
Lutero la ritrattazione delle proprie posizioni. Ma anziché una sconfessione o almeno
una rettifica, il Capitolo generale - che rielesse Johann von Staupitz come vicario
generale - autorizzo Lutero a difendere le proprie posizioni, in quella che diventera la
famosa “Disputa di Heidelberg” (26 aprile 1518). Non fu un caso che, in questa disputa,
Lutero decise di non affrontare minimamente la questione delle indulgenze, sulla quale
in realta era stato chiamato in causa da Roma, ma preferi esporre quaranta tesi, sia di
ordine teologico che filosofico, che mostravano ampiamente quanto si fosse gia
allontanato dalla verita. Oltre ad una nuova difesa delle sue posizioni sulla
giustificazione, Lutero offri per la prima volta una sintesi della cosiddetta theologia crucis,
in contrapposizione alla theologia glorice. Si tratta in sostanza della negazione di un vero
libero arbitrio dell'uomo dopo la caduta, della sua radicale incapacita di compiere
qualsiasi bene, come anche del rifiuto del valore della ragione umana nella conoscenza
di Dio e del bene. Le tesi esposte nella Disputa sono il manifesto della radicale

corruzione della natura umana e dell'ordine di creazione, sostenute da Lutero.

Von Staupitz e i vertici dell'Ordine non ebbero molto da ridire; al contrario, la
Disputa divenne per Lutero una nuova passerella per guadagnare adepti tra docenti,
soprattutto della Facolta delle Arti, e studenti. Dopo la diffusione delle 95 Tesi, la Disputa
di Heidelberg costitui un'ulteriore decisiva spinta di diffusione delle nuove idee e di
aumento di consensi, e non € lontano dal vero pensare che fu proprio da questo
momento che Lutero realizzo di essere I'anima di un numeroso movimento nascente,
che ormai non poteva piu essere da lui “tradito”. Nonostante tutto, a meta del 1518,
ancora non si coglie in lui la volonta di creare una nuova chiesa, quanto piuttosto
I'ostinazione di voler imporre il proprio pensiero teologico come I'unica ancora per
salvare la Chiesa dalla sua crisi, crisi che da lui veniva sempre piu identificata come
espressione della teologia della “salvezza dalle opere”, in opposizione alla teologia della

“salvezza per la grazia”.

Le voci del nuovo trionfo di Lutero giunsero a Roma e Leone X chiese al cardinale

Tommaso De Vio (1469-1534), conosciuto come il Gaetano (o Caetano), di incontrare il



monaco agostiniano faccia a faccia. L'incontro si tenne in Baviera, ad Augusta, il 7
ottobre 1518: raramente due personalita cosi opposte si sono incontrate nella storia. Il
Gaetano era un uomo pacato, di solida impostazione tomista, austero ma di mente
aperta; Lutero era di temperamento nervoso, di impostazione nominalista, ostinato
nelle proprie convinzioni, senza alcuna intenzione di ritrattare. L'incontro non solo non
porto ad una conciliazione, ma di fatto spinse Lutero ad un atteggiamento di sempre piu
aperta rivolta. Fu proprio qualche settimana dopo l'incontro con il cardinale De Vio che
Lutero inizio ad etichettare il papa come I'anticristo, epiteto che sovrabbondera d'ora in
avanti sulla sua penna e nei suoi discorsi pubblici, e la Chiesa romana come una sorta di
anti-chiesa. Lui, Lutero, si autocomprendeva sempre piu come incaricato di una
missione divina, che ai suoi occhi ricevera una sorta di conferma proprio dalla

scomunica che Leone X minacciava nella bolla del 15 giugno 1520.

Nel trattato Alla nobilta cristiana della nazione tedesca, Lutero rivelava ormai di
aver indossato i panni del giusto perseguitato, forma mentis che lo radichera
irreversibilmente nella “sua causa”: «So che se la mia causa é giusta, dovra essere
condannata sulla terra e giustificata solamente in cielo da Cristo». E aggiungeva: «La mia
pit grande inquietudine e la mia paura principale sarebbe quella che [la mia causa]
possa restare senza alcuna condanna. Vedrei in cio il segno certo ch'essa non sarebbe
gradita a Dio». Si puo notare come, in questo testo, si ritrovi I'impostazione caratteristica
di Lutero della contrapposizione tra opere dell'uomo e grazia divina, nonché tra ragione
umana e fede, nel totale conflitto tra giudizio di quaggiu (il giudizio della Chiesa) e quello
del Cielo. Questa struttura teologica impedira definitivamente a Lutero di comprendere
le ragioni della parte “avversa”, di porsi in un atteggiamento di confronto, portandolo
invece a vedere in ogni critica e in ogni provvedimento disciplinare la conferma della

verita della propria posizione.

A rafforzare ulteriormente questa posizione, dal punto di vista del vissuto interiore
di Lutero, troviamo la modalita con cui egli interpretava gli scritti di Taulero. Il
domenicano Johannes Tauler (ca 1300-1361) fu un importante mistico tedesco,
discepolo “originale” di Meister Eckhart (1260-1327/8), che nella sua riflessione aveva
insistito su due aspetti principali: la totale passivita dell'uomo davanti a Dio, nella
rinuncia all'esercizio delle proprie facolta, per giungere all'unione; la necessita di prove
molto dolorose, interiori ed esteriori, per coloro che sono chiamati a tale unione, prove
che divengono dunque il segno dell'elezione alle alte vie della mistica. Lutero riteneva
Taulero il piu grande teologo di tutti i tempi e poneva la sua teologia in netta
contrapposizione con la Scolastica; ma soprattutto vedeva nei suoi scritti lo specchio

della propria personalita e situazione. Un'incauta trasposizione dei principi della



teologia spirituale nella dogmatica forni all'agostiniano sia un ulteriore supporto alla
propria convinzione dell'inutilita e addirittura della dannosita dell'intelletto e della
volonta umane nella vita di fede e nella riflessione teologica, sia la radicata persuasione
che le prove che Lutero aveva sperimentato nei primi anni di vita religiosa e le
“persecuzioni” che ora stava subendo fossero segnali della bonta della missione che gli

era stata conferita dall'alto.

Si venne a creare cosi un circolo vizioso tra la sua problematica personalita e la sua
non meno preoccupante teologia; circolo altresi serrato, che respingeva ormai a priori
qualsiasi tentativo di correzione che gli proveniva dai suoi interlocutori; i campi erano
nettamente divisi: lui era I'uomo investito da Dio di una missione che non poteva essere
compresa e accolta, ma solamente ostacolata e perseguitata da una chiesa corrotta e

corruttrice, da un papa che altro non era che la presenza dell'anticristo in terra.



