¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 191 - La trascrizione

La predestinazione di Maria - Il testo del video

Luisella
Scrosati

Come anticipato nella precedente Ora di dottrina, oggi vediamo un tema veramente

splendido e poco conosciuto: la predestinazione di Maria Santissima. Quando
ascoltiamo la parola “predestinazione”, tendenzialmente saltiamo dalla sedia perché
magari ci richiama sinistre dottrine di provenienza calvinista, secondo cui ci sono cose

che Dio ha stabilito e che 'uomo deve compiere, per cui 'uomo non é piu libero: il fatto


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-ii-parte-il-testo-del-video

che Dio ha predestinato, in questa logica, viene considerato come se Lui avesse gia

predeterminato tutto. Invece non & cosi.

Quando parliamo di predestinazione dobbiamo fare molta attenzione a capire il
senso di questo termine e ancora una volta chiediamo aiuto a san Tommaso d’Aquino, il
quale nella queestio 24 della terza parte della Summa ci da la definizione di
predestinazione: «E I'atto con cui Dio predispone nell'eternita le cose da attuare nel
tempo per mezzo della sua grazia» (Ill, g. 24, a. 1). Questa definizione ci permette di
comprendere che c'é chiaramente un progetto eterno di Dio. Dio non & come noi che
deve pensare, riprogettare in fieri, perché 'uomo e fatto cosi, & calato nel tempo; percio,
per quanto 'uomo possa avere, fin dalla sua giovinezza, un’idea di come destinare la sua
vita, tuttavia, sappiamo molto bene che in concreto possono cambiare molte cose. Ma
soprattutto 'uomo, per quanto possa pensare, desiderare un fine, si trova soggetto a
tutte le circostanze della vita. Quindi, la predestinazione & qualcosa propria di Dio,
perché e un decreto eterno. E Tommaso ci dice che e quel decreto con cui Egli
predispone quello che poi effettivamente accade nel tempo per mezzo della sua grazia.
E quindi nella predestinazione abbiamo il fine, ma abbiamo anche i mezzi necessari per
giungere a quel fine. Dunque, mentre Dio predestina a un fine, gia prevede e fornisce i

mezzi.

La predestinazione non deve indurci a cadere nell'errore di pensare appunto a una
predeterminazione. Dio predestina quelle creature che sono libere ad agire in modo
libero; il fatto che Dio predestini non significa che venga tolta, sottratta la liberta, perché
Dio agisce sempre rispettando la natura propria delle sue creature. Allora ci sono
creature che agiscono in modo deterministico secondo criteri deterministici; e creature
che invece agiscono in modo libero - gli uomini e gli angeli - e continuano ad agire in

modo libero, anche laddove c'é la predestinazione.

Quando parliamo di predestinazione in Maria Santissima entriamo in un quadro
che & veramente splendido e che spero possa aiutarci a rialzare un po’ la “temperatura
mariologica” e ad uscire da quella decadenza per cui Maria SS. viene vista in fondo come
una semplice donna, una semplice ragazza come tante altre, che pero ha corrisposto un

po’ meglio alla grazia di Dio: non & esattamente cosi.

Infatti, quando noi entriamo nel discorso della predestinazione di Maria SS. ci
accorgiamo che ella e predestinata dall'eternita ad essere la Madre di Dio e la Madre
degli uomini. Nella bolla Ineffabilis Deus, con la quale il beato Pio IX dichiaro il dogma
delllmmacolata Concezione, c'@ una dichiarazione definitiva sul fatto che la

predestinazione di Cristo all'incarnazione redentiva - cioe il fatto che Cristo sia stato



destinato dall'eternita ad essere il Verbo incarnato redentore - e quella di Maria ad
essere Madre di Dio, in quanto Madre del Verbo incarnato, e con Lui Mediatrice degli
uomini, come Cristo € Mediatore degli uomini, appartengono a un unico e identico
decreto: uno eodemaque decreto € la dizione latina che troviamo nella Ineffabilis Deus e che
ci dischiude delle prospettive incredibilmente ampie. Dunque, ripeto: non c'e un decreto
della predestinazione di Cristo al quale viene poi aggiunta accidentalmente una donna,
perché serviva qualcuna per fargli da madre; invece, quando nell'eternita si decreta
I'incarnazione del Verbo, nello stesso decreto si decreta la maternita divina. E siccome
questa incarnazione del Verbo ¢ redentiva, la maternita divina &€ una maternita
esercitata in unione alla redenzione di Cristo. La Madonna non collabora esclusivamente
a fornire la carne a Cristo, e basta. Ma come l'incarnazione é redentiva, cosi la maternita
di Maria Santissima, associata a questa incarnazione redentiva, € essa stessa redentiva,
e parte di quell'unico progetto, di quell'unica predestinazione che vuole e l'incarnazione
redentiva del Verbo e la maternita divina di Maria Santissima dentro il piano della

redenzione.

La stessa bolla Ineffabilis Deus ci fornisce un altro gioiello perché ci spiega il senso
profondo di alcuni testi che nella liturgia romana antica vengono utilizzati quasi ogni
volta che abbiamo una festa mariana; ad esempio, I'Ufficio di Santa Maria in Sabato, il
Comune della Beata Vergine Maria, le Lezioni dell'Ufficio divino dedicato alla Madonna.
Ci sono due testi, in particolare, che sono tratti rispettivamente dal libro dei Proverbi
(cap. 8) e dal libro del Siracide (cap. 24) e che parlano della Sapienza divina. Il piu
famoso, quello dei Proverbi, in latino inizia cosi: Ab initio et ante saecula creata sum; nella
versione italiana: «Il Signore mi ha creato fin dall'inizio della sua attivita prima di ogni
sua opera, fin da allora, dall'eternita sono stata costituita (...)». Un testo analogo lo

troviamo nel Siracide.

Ora, questi due testi parlano, nel loro primo senso, della Sapienza incarnata,
cioé del Verbo di Dio, predestinato all'incarnazione. Eppure li ritroviamo all'interno degli
Uffici della liturgia dedicati alla Madonna. E nella Ineffabilis Deus, Pio IX ci regala una
spiegazione bellissima, magistrale: «E percid costume della Chiesa, sia negli uffici
ecclesiastici, sia nella santa liturgia, usare e applicare all'origine della Vergine le
medesime espressioni, con le quali le divine Scritture parlano della Sapienza increata e
ne rappresentano le eterne origini; avendo Dio prestabilita con un solo e medesimo
decreto l'origine di Maria e l'incarnazione della divina Sapienza». La spiegazione
dell'espressione uno eodemque decreto viene ampliata collegandola con la Sacra Scrittura
nel suo uso liturgico. Perché la Chiesa ha utilizzato per secoli questo tipo di testo?

Precisamente perché c'@ un solo decreto che predestina il Verbo allincarnazione



redentiva e Maria Santissima alla maternita divina, nel piano della redenzione. Questo &
importante perché la predestinazione di Maria é legata a Cristo, cioe appartiene a

quell'ordine dell'incarnazione della Sapienza, cioe del Verbo, che & l'ordine ipostatico.

Insisto su questo aspetto, come ho gia fatto domenica scorsa: la Madonna non &
predestinata semplicemente alla grazia e alla gloria, come chi & predestinato alla vita
cristiana, cioe appunto alla grazia e dunque alla gloria, che ¢ il frutto della vita nella
grazia; ella & predestinata ad altro, a qualcosa di piu elevato, a qualcosa che la
congiunge nell'ordine dell'essere al Figlio di Dio, cioé al divenire Madre di Lui. E
importante ribadire questo aspetto: la Madonna e legata intimamente all'ordine
ipostatico, perché e per mezzo di lei che avviene l'unione ipostatica; & predestinata ad
essere Madre di Dio, un Dio che sarebbe stato crocifisso e Redentore, che si e offerto
come vittima in espiazione dei nostri peccati: e lei & predestinata ad essere anche
I'addolorata Madre di Dio, la Corredentrice, come si dice propriamente. Avremo modo di
tornare su questo aspetto, ma e importante intanto capirlo, perché é gia contenuto in
questo unico decreto di predestinazione: un unico decreto predestina la Sapienza a
un’'incarnazione redentiva e predestina la Madre di Dio a una maternita che si associa a
questo piano di redenzione ed & dunque legata alla partecipazione di Maria all'opera
della redenzione. Partecipazione che avviene in modo unico, singolare, in quanto ella &

l'unica ad appartenere con Cristo e in Cristo all'ordine ipostatico.

Molto spesso si dice che di Maria si parla poco nelle Scritture ¢ il resto € venuto
tutto dopo. Ma in realta, quando nella Bibbia si presenta la figura di Maria, la si presenta
in punti, in posti assolutamente strategici che la rappresentano sempre in una unione
intima con Cristo. Leggiamo a questo proposito un altro testo magisteriale, tratto
dall'enciclica Ad diem illum (1904), di san Pio X, in cui il Papa ci da un principio
importantissimo: «Cosi noi vediamo nelle Sante Scritture, ovunque ci e profetizzata la
grazia che deve giungere, dovunque o quasi il Salvatore degli uomini vi appare insieme
alla Sua Santissima Madre». E aggiunge: «Noi troviamo sempre Maria dopo Cristo nella
legge, nella verita delle immagini e delle profezie». Testo straordinario, di una densita

incredibile.

Anzitutto questo testo ci dice: attenzione, ¢ vero che non sempre, dove &
presentato nei Vangeli il Signore Gesu, c'@ anche la Madonna; ma ci dice pure che dove &
profetizzata la grazia che deve venire, li troviamo Maria Santissima. Facciamo alcuni
esempi. Pensiamo al famoso protovangelo della salvezza, Genesi 3, 15, in cui viene
prefigurata la grazia della restaurazione dell'ordine spezzato per la caduta dei

progenitori: in quel versetto viene prefigurato non semplicemente il Salvatore, ma



anche la Donna, la Donna e la sua stirpe. Ancora, prendiamo i santi Vangeli, ad esempio
quelli della Nativita del Signore. Il Vangelo di san Matteo con il racconto dei Magi e il
Vangelo di san Luca con il racconto dei pastori ci dicono che gli uni e gli altri trovano
Gesu «con sua madre». | testi, cosi densi, della Nativita sono appunto i testi
dellincarnazione del Verbo, della grazia fatta carne: Ii troviamo l'associazione di Maria.
Che é quello che poi san Paolo, nella Lettera ai Galati (4, 4), quando parla della pienezza
dei tempi in cui Cristo si incarna, dice: «nato da donna», e cosi richiama nuovamente il
legame con Maria Santissima. Ancora la troviamo all'inizio dei segni di Gesu, nel
miracolo alle nozze di Cana raccontato nel Vangelo di Giovanni; e la troviamo nell'altro
snodo cruciale - insieme a quello dellincarnazione, della nascita di Cristo - e cioe sul
Calvario, sotto la croce. Dunque troviamo Maria in questi snodi particolari: ogni volta

che troviamo la grazia che doveva venire, come ci dice san Pio X, |i c'é Maria.

Ma questo testo che vi ho citato ci dice anche un’altra cosa. Ci dice che dopo Cristo
e, potremmo dire in modo ancora piu pieno, in Cristo e con Cristo, in Maria troviamo il
fine della Legge, il compimento delle figure e delle profezie. Perché? Perché appunto
ancora una volta la predestinazione di Maria appartiene a quell'unico decreto con cui
viene predestinato Cristo. Ora, siccome tutte le profezie, i tipi, le figure dell’Antico
Testamento profetizzano Cristo, ecco che anche Maria Santissima & in qualche modo il
termine di queste profezie: con Cristo c'e@ sempre Maria Santissima, gli & sempre
associata. E avremo modo di vedere che nell’Antico Testamento ci sono delle profezie
esplicite che ci parlano di Maria Santissima e delle figure, dei tipi espliciti che la

anticipano.

Per comprendere ulteriormente questo aspetto, pensiamo a un parallelo.
Quando noi parliamo di Cristo Figlio di Dio, se ci riflettiamo un attimo, I'espressione
«Figlio di Dio» non € comprensibile se non in riferimento al Padre; anche se non nomino
il Padre, 'essere Figlio di Dio mi richiama necessariamente il Padre, altrimenti non
avrebbe senso l'espressione se non ci fosse un Padre di cui il Figlio & figlio. Dunque,
I'espressione «Figlio di Dio» ci richiama il Padre e la generazione eterna. Ma noi
sappiamo che i Vangeli ci consegnano un altro termine, molto caro a Cristo stesso, cioe
«Figlio delluomo». Ora, I'espressione Figlio delluomo & comprensibile solo ed
esclusivamente in riferimento alla Madre di Dio, a Maria Santissima e quindi alla sua
generazione nel tempo. C'@ come un parallelo: quando parlo del Figlio nella Trinita &
sempre associato al Padre; e quando parlo del Figlio del'uomo & sempre associato alla
Madre. Nell'ordine dell'eternita il primo, nella generazione nel tempo il secondo.
Pensiamo all'espressione di Dante, quando nel canto XXXIII del Paradiso parla di Maria

come «termine fisso d’etterno consiglio»: cid esprime quello che stiamo dicendo, che



dall'eternita Dio ha pensato a Maria, come termine fisso del Suo decreto. Perché?
Perché termine fisso del decreto divino & Cristo: e con Cristo c'@ Maria. |l decreto che

predestina Cristo predestina Maria.

Questo comporta che in questa predestinazione, il cui fine & I'incarnazione del
Verbo e la maternita di Maria Santissima, sono inclusi i mezzi. Ricordiamo quello che
abbiamo detto all'inizio: la predestinazione e I'atto con cui Dio predispone nell'eternita le
cose da attuare nel tempo per mezzo della grazia; quindi predispone anche la grazia, i
mezzi della grazia. Ora, se questa e la predestinazione di Maria Santissima,
comprendete come in questa predestinazione siano predestinati anche i mezzi. E questi
mezzi devono essere adeguati e idonei a cio che ella & chiamata a divenire, quindi
saranno privilegi singolari di Maria Santissima, il che e quello che la Chiesa ha difeso per
secoli. | privilegi di Maria SS. sono legati precisamente alla sua identita sublime,
superiore all'ordine creaturale, della grazia e della gloria e che € appunto quella di

essere Madre di Dio. | privilegi di Maria SS. sono in ordine a questa sua maternita divina.

Questo ci indica ulteriormente I'unione singolare con Dio, esclusiva, piu elevata di
qualsiasi altra unione realizzabile nella storia da tutti i santi messi insieme. E ci fa capire
che la nostra predestinazione e diversa rispetto a quella di Maria, non solo per grado
ma anche, potremmo dire, per specie: apparteniamo a due ordini diversi, non nel senso
che la Vergine Maria non sia una creatura, ma per il fatto che nell'ordine della
predestinazione ella & chiamata ad essere la Madre di Dio, quindi appartiene a un
ordine che non é il nostro, ossia l'ordine ipostatico. Per noi, certamente, ma non come

Noi.

Ancora, questi testi del Siracide e del libro dei Proverbi ci dicono anche un‘altra
cosa. Questo ab aterno, dall'eternita, riferito a Cristo e a Maria Santissima in Cristo,
significa che Maria, con Cristo, € pensata come la primogenita di ogni creatura.
Sappiamo che Cristo ¢ il «xprimogenito di ogni creatura» (Col 1, 15), ma appunto il fatto
che lei & predestinata con Lui in quell'unico decreto divino vuol dire che anche lei &, con
Cristo, primogenita di ogni creatura. Qui adesso tocchiamo dei vertici: Cristo e Maria
sono pensati prima, diciamo cosi, di Adamo ed Eva. Adamo ed Eva guardano a Cristo e
Maria, non il contrario. Nella mente divina, per usare un linguaggio nostro,
comprensibile, il primo termine del pensiero di Dio comprende Cristo e Maria, non
Adamo ed Eva. Adamo ed Eva sono in ordine a Cristo e Maria, non il contrario. E quindi
vuol dire che Cristo e Maria sono pensati, sono predestinati prima della caduta di
Adamo ed Eva. E un tema delicatissimo, cerchiamo di semplificarlo molto. Non si tratta

di sapere cosa avrebbe fatto Dio se Adamo ed Eva non avessero peccato, se non ci fosse



stata la caduta: si tratta invece di dire che l'incarnazione del Verbo, come di fatto e
avvenuta, non dipende dal peccato originale, sebbene sia connessa al peccato, perché é
un'incarnazione redentrice. Non dipende dal peccato, perché se dipendesse dal peccato
verrebbe meno tutto il discorso che abbiamo fatto: € come se Dio avesse avuto in mente
Adamo ed Eva, i quali poi hanno sbagliato, quindi “piano B”, cioe Cristo e Maria. No.
Cristo, a differenza di Adamo, € il Verbo incarnato. Adamo non ¢ il Figlio di Dio
incarnato, quindi Cristo viene prima e Maria viene prima in quanto Madre di Dio. Eva
non & Madre di Dio. Quindi termine fisso d’etterno consiglio sono Cristo e Maria: il Verbo

incarnato e la Madre di Dio.

Dunque, I'incarnazione del Verbo non dipende dal peccato, eppure & connessa al
peccato. Perché e connessa? Perché il Padre, prima, ha voluto l'incarnazione:
un'incarnazione gia prevista come redentiva in quanto evidentemente in Dio il peccato
di Adamo ed Eva era gia conosciuto, Lui sapeva che sarebbero caduti. Al di la di questo,
possiamo pensare che & proprio perché c'e stata I'incarnazione redentiva, che nella mens
divina é stato permesso il peccato; attenzione, non e stato provocato, ma Dio pensa al
rimedio, prima ancora che ci sia la malattia. Questo € molto consolante anche per la
nostra vita: Dio ha gia preparato il rimedio prima che avvenga la caduta. La caduta &
permessa in rispetto di quella liberta che i progenitori avevano, ma e permessa perché
gia e stata pensata l'incarnazione redentiva. Dunque, l'incarnazione non dipende dal

peccato, eppure in qualche modo e effettivamente connessa al peccato.

Non sono Cristo e Maria a dipendere dal peccato, dalla scelta di Adamo ed Eva, ma
tutto il resto dipende da loro, cioé il primo termine del decreto divino sono Cristo e
Maria, sono il Verbo incarnato e sua Madre. Essendo pero di fatto I'incarnazione
redentiva, ed essendoci in questo piano sia Cristo che Maria, ecco che entrambi
cooperano alla redenzione. Vedremo che cosa questo comporta, ma intanto &
fondamentale avere chiara l'idea di questa predestinazione ab aterno, che poi si esplica
nella storia. Ma ripeto, Maria non & accidentalmente chiamata in causa, perché
appartiene a quell'unico e identico decreto che la pone in un ordine superiore a quello

di tutte le altre creature, al di sopra dell'ordine di ogni grazia e della gloria.

Un'ultima precisazione riguarda la gratuita di questa predestinazione.
Evidentemente la Madonna non ha potuto meritare né l'incarnazione né di essere
Madre di Dio: essendo eterno questo decreto, & impossibile pensare che qualcuno abbia
potuto meritarlo sul versante umano. Quindi, non essendo possibile meritare
I'incarnazione, non € nemmeno possibile meritare la divina maternita. Eppure noi, per

esempio nel Regina Czli - 'antifona che nel tempo pasquale sostituisce I'Angelus Domini



- diciamo, riferendoci a Maria, «quia quem meruisti portare...», «perché Colui che hai
meritato di portare e risorto», eccetera. Allora, ha meritato o non ha meritato? In senso
assoluto e impossibile pensare che la Madonna abbia meritato I'incarnazione e abbia
meritato di essere la Madre di Dio. Ma «si dice che la Vergine Santa merito di portare il
Signore nostro Gesu Cristo, non perché, come spiega San Tommaso, merito
Iincarnazione di Dio, ma perché con la grazia che le era stata concessa merito tale grado
di purita e di santita, da poter essere degnamente madre di Dio» (Summa Theologize, |ll,
qqg. 2, aa. 11, ad 3). Cioe, Maria non ha meritato l'incarnazione, non ha meritato di essere
predestinata ad essere la Madre, ma ha meritato nella sua perfetta e generosa
corrispondenza alla grazia di essere degnamente la Madre di Dio. Quindi ha meritato non
in senso assoluto evidentemente, perché il decreto divino & assolutamente gratuito, ma
secondum quid, secondo un certo aspetto, ha meritato di essere degnamente Madre di
Dio, perché - e un'ipotesi - poteva essere destinata ad essere Madre di Dio e non
corrispondere a tutte quelle grazie e quei privilegi che le sono stati donati per essere
appunto una degna Madre di Dio. Li c'@ una reale corrispondenza libera di Maria
Santissima, non in quanto all'essere in assoluto Madre di Dio, quanto piuttosto

all'esserlo in modo degno.

Le prossime volte andremo a vedere le conseguenze di questa predestinazione eterna
nelle Scritture. Il fatto che Maria Santissima appartenga all'unico decreto che predestina
il Figlio ad incarnarsi significa che di lei nelle Scritture troviamo traccia. Andremo a
vedere le profezie che parlano di lei unitamente al Figlio e le figure che appunto la
prefigurano. Questo ci permettera di mettere le basi scritturistiche di quelli che poi

saranno i grandi dogmi e le grandi verita sulla Madonna.



