
Ora di dottrina / 197 – La trascrizione

La nuova Eva – Il testo del video

CATECHISMO 15_02_2026

Luisella 

Scrosati

https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


Oggi iniziamo quella sezione di catechesi che riguardando il preannuncio di Maria

Santissima nelle Scritture non più in modo diretto – cioè tramite le profezie dirette che

abbiamo visto fino adesso –, bensì in modo indiretto, ma non per questo meno

importante; vedremo la ricchezza enorme di significato che viene da questa

impostazione per la comprensione del mistero di Maria.

Una nota sul metodo. Andremo a vedere come il Nuovo Testamento mostri che Gesù

Cristo adempie delle figure, dei tipi che lo preannunciavano nell’Antico Testamento. Per

esempio, Gesù come nuovo Giuseppe, come nuovo Davide, come nuovo Giosuè, etc. E

oggi vedremo Gesù come nuovo Adamo. Uno può chiedersi cosa c’entri questo con la

mariologia. C’entra, perché vediamo proprio questo aspetto: è proprio in virtù del fatto

che Gesù è l’adempimento di determinate figure dell’AT che Maria a sua volta è

l’adempimento di quelle figure veterotestamentarie connesse a Cristo, che anticipano

Cristo.

Partiamo dall’esempio di oggi. Noi sappiamo che Gesù è il nuovo Adamo. La

domanda è: se Gesù è il nuovo Adamo, dov’è la nuova Eva? Se Gesù è il nuovo Adamo,

abbiamo elementi per rintracciare chi è la nuova Eva? Che Gesù sia il nuovo Adamo è

qualcosa di piuttosto chiaro nel Nuovo Testamento: se prendiamo il capitolo 5 della

Lettera ai Romani oppure il cap. 15 della Prima Lettera ai Corinzi, troviamo che san

Paolo stesso, erede della tradizione rabbinica che attendeva il Messia come figura di un

rinnovamento, di un nuovo inizio, e quindi attendeva un nuovo Adamo, mostra che è

Gesù Cristo il nuovo Adamo.

Per comprendere appieno questa prospettiva dobbiamo cercare di capire che

nell’ottica cristiana, del NT, dei Padri della Chiesa, la salvezza, la redenzione è qualcosa

di molto più ampio del “semplice” essere perdonati. L’opera della redenzione ha invece

più a che fare con un risanare l’umanità fin dalle origini e ridarle un nuovo inizio: è una

nuova creazione che non solo ripara e permette all’antica di ritornare, ma la oltrepassa,

perché, sempre secondo il principio paolino, «laddove è abbondato il peccato, ha

sovrabbondato la grazia» (Rm 5, 20). Dunque, l’opera della redenzione supera l’opera

della creazione, c’è qualcosa in più, qualcosa di importante. In questa ottica, san Paolo,

nella Lettera agli Efesini, ci parla del «disegno di ricapitolare in Cristo tutte le cose, quelle

del cielo come quelle della terra» (Ef 1, 10). Cioè, si parla di qualcosa di molto più ampio

di un “semplice” perdono dei peccati: si parla di un’opera di ricapitolazione.

Il grande Padre e Dottore della Chiesa che ha recepito ciò e lo ha rilanciato in modo

enfatico, molto forte, è stato sant’Ireneo di Lione, che nella sua opera, Contro le eresie,



sottolinea proprio l’ampiezza di questa opera di salvezza. Leggiamo un suo passo

importantissimo, tratto dal terzo libro di Contro le eresie, che ci permette di capire il

senso della presenza di Maria in questa ricapitolazione: «Perciò Luca presenta una

genealogia che va dalla nascita del Signore nostro fino ad Adamo e comprende 72

generazioni. Congiunge la fine [Gesù] al principio [Adamo] e dimostra che egli stesso ha

ricapitolato in sé stesso tutte le genti disseminate fin dal tempo di Adamo e tutte le

lingue e generazioni umane insieme ad Adamo. Per questo lo stesso Adamo è stato

denominato da Paolo figura di colui che doveva venire. Infatti il Verbo, artefice di tutte le

cose, aveva prefigurato in lui la futura economia dell’umanità di cui si sarebbe rivestito il

Figlio di Dio». Adamo è figura, è tipo di Cristo, ci dice sant’Ireneo. E nella genealogia di

Luca abbiamo questa riunificazione della figura con il suo adempimento, del principio

con il suo compimento perfettivo, cioè di Adamo e di Cristo.

Continua sant’Ireneo: «Parallelamente si trova anche la Vergine Maria, obbediente,

quando dice: “Ecco la tua serva, avvenga di me quello che hai detto”. Eva disobbedì e fu

disobbediente mentre era ancora vergine. Come Eva che pure avendo come marito

Adamo era ancora vergine, come Eva dunque disobbedendo divenne causa di morte per

sé e per tutto il genere umano, così Maria, che pur avendo lo sposo che le era stato

assegnato era ancora vergine, obbedendo divenne causa di salvezza per sé e per tutto il

genere umano». Aggiunge sant’Ireneo: «Infatti ciò che è stato legato non può essere

slegato se non si ripercorrono in senso inverso le pieghe del nodo, così che le prime

pieghe siano sciolte grazie alle seconde e inversamente le seconde liberino le prime, per

cui capita che il primo legame è sciolto dal secondo, e il secondo nodo serve da

slegatura per il primo».

Sant’Ireneo qui dà il principio della recirculatio: ciò che è stato legato non può

essere slegato se non si ripercorrono in senso inverso le pieghe del nodo; la salvezza, la

redenzione è questo ripercorrere a ritroso fin dal primo nodo, per cui slegando questo

nodo vengono slegati tutti i nodi successivi. E sant’Ireneo conclude poco dopo, con il suo

passo più conosciuto: «Così dunque il nodo della disobbedienza di Eva trovò la

soluzione grazie all’obbedienza di Maria. Ciò che Eva aveva legato per la sua incredulità,

Maria lo ha sciolto per la sua fede».

Sant’Ireneo ci dà veramente tanto materiale. Ci sta dicendo che la salvezza è

questo orizzonte ampio di recirculatio, cioè questo ritornare al principio per sciogliere

questi nodi che si sono aggrovigliati dal primo peccato in poi, è un rifare in qualche

modo la storia, un rigenerarla da dentro; non è semplicemente un cancellare qualcosa,

un perdonare del tipo “non ci pensiamo più”: è proprio un risanare dal principio fino alla



fine. E in questa opera noi abbiamo il nuovo Adamo e abbiamo la nuova Eva. E c’è una

disobbedienza in principio e un’obbedienza che scioglie il nodo della disobbedienza

iniziale. Vedete che in questo testo di sant’Ireneo la Vergine Santissima appare non

come una semplice donna, ma come colei che insieme al nuovo Adamo è causa di

salvezza per l’umanità. Ed è causa di salvezza grazie a questa ripartenza, a questa

rigenerazione, a questa nuova creazione.

Questo tema di Maria nuova Eva è presente non solo in sant’Ireneo, è presente 

in molti Padri. Ora, il punto fondamentale è capire chi è Eva realmente nel libro della

Genesi e com’è intesa la nuova Eva nei testi neotestamentari. Nel racconto della

creazione c’è un’espressione celebre: mentre nella creazione in generale si dice che «Dio

vide che era cosa buona», nella creazione dell’uomo e della donna si legge che «vide che

era cosa molto buona», tôb me’od, in ebraico, che è un’espressione che indica non

semplicemente un piacere, ma una bontà piena, superiore, che teologicamente viene

giustamente compresa come una giustizia piena, una immacolatezza che non è appunto

solo un’assenza di errore, ma una “bontà piena”. Questa “bontà piena” ci fa

comprendere che i nostri progenitori sono stati creati da Dio in uno stato di giustizia

originale, di immacolatezza. Non c’era ancora il peccato, non c’era ombra di peccato,

non c’era macchia di peccato: Adamo ed Eva escono da Dio in una bontà particolare, in

un’integrità, in uno stato di somma giustizia.

Ora, rendiamoci conto di questo: Adamo ed Eva, il primo uomo e la prima 

donna, sono solo figura. E la figura è sempre qualcosa che anticipa ciò che compie chi

è prefigurato; è anche in uno stato più imperfetto, più incoativo rispetto a ciò di cui è

figura, che invece è in uno stato pieno, perfettivo. Pensiamo a Gesù come nuovo Mosè:

Mosè è figura di Cristo, ma Cristo supera Mosè, l’adempimento supera la sua figura. E

qui abbiamo la stessa cosa: l’adempimento – Cristo e Maria – supera la figura. Questa è

una delle grandi ragioni che ha fondato l’immacolata concezione di Maria Santissima:

non era possibile che Eva, la prima donna, fosse creata in uno stato di giustizia originale

superiore a quello di Maria. Maria doveva “necessariamente” – per dono di Dio, è chiaro,

non per virtù propria, ma per la coerenza interna del piano della salvezza –, essere

creata senza peccato, ma molto più che senza peccato, essendo ella il compimento della

figura della prima donna. Ecco perché l’Angelo la saluta come «piena di grazia», ecco

perché ella diventa la Madre di Dio, il che la colloca immediatamente su un piano che è

superiore, più pieno rispetto a quello della sua figura.

Il secondo punto da tener presente è che nella caduta, nel peccato originale, Adamo

ed Eva cooperano. A volte c’è un’idea un po’ strana relativa al ruolo di Adamo ed Eva



nella caduta, ma quando noi prendiamo il racconto del libro della Genesi troviamo che

quando viene consumato il peccato, «la donna vide che l’albero era buono da mangiare,

gradito agli occhi e desiderabile per acquistare saggezza. Prese del suo frutto e ne

mangiò, poi ne diede anche al marito, che era con lei, e anch’egli ne mangiò» (Gn 3, 6).

Adamo ha passato tutto il tempo della tentazione di fianco ad Eva. Questo «era con lei»

è per dire che entrambi erano presenti, entrambi hanno cooperato. Ma mentre Adamo

era il capo dell’umanità, Eva ne era la madre. Dunque entrambi hanno avuto un ruolo

causativo nella colpa, a livelli diversi. Eva non era il capo dell’umanità, lo era Adamo; e

tuttavia Adamo non ha peccato senza il contributo di colei che le era compagna e che

doveva essere  la madre dell’umanità. Quindi vedete che in entrambi c’è una reale

cooperazione, ma diversa, distinta in base a quel ruolo che Dio nella creazione aveva

affidato all’uno e all’altra. Anche questo aspetto va tenuto presente. Perché? Perché

quando noi pensiamo alla nuova Eva – alla nuova Eva con il nuovo Adamo nella

ricapitolazione della storia, del risciogliere questi nodi dal primo all’ultimo – dobbiamo

pensarla come non meno causa di salvezza di quanto Eva lo sia stata di caduta, di

perdizione. Se Eva ha avuto con Adamo un ruolo effettivamente causativo, sebbene

diverso da quello di Adamo, Maria, la nuova Eva, non può avere nella redenzione un

ruolo semplicemente di comparsa, non può essere semplicemente colei che ha dato la

vita al nuovo Adamo, ma di fatto lei interviene nel causare la salvezza.

Il parallelo ci suggerisce questa conclusione, e non solo: ce lo confermano i testi del

Nuovo Testamento. Perché? Dobbiamo ricordare che Eva nell’AT viene nominata una

sola volta, dopo la caduta. Mentre tutte le altre volte, per 11 volte, non viene nominata

come Eva, ma come donna, la donna: isha, in ebraico. E anche il testo greco riprende

esattamente la dizione “donna”, non la chiama Eva; mulier, in latino. Perché è così

importante questo? Perché altrimenti non capiamo l’importanza con cui san Giovanni,

nel suo Vangelo, presenta per due volte la figura di Maria Santissima: la presenta con il

titolo di donna, a indicare precisamente questa ricapitolazione. Non è un caso che

sant’Ireneo fosse discepolo di san Policarpo, che era discepolo diretto di san Giovanni

Evangelista. Dunque, Ireneo esprime, articola quello che Giovanni offre nel suo Vangelo

a coloro che hanno la mente aperta e illuminata dall’Alto per comprendere il mistero di

questa donna. Il testo non chiama lì Maria “donna” a caso, la chiama precisamente così

perché sta indicando al lettore attento, al lettore che quotidianamente si ciba della

Parola di Dio, compresa nella Tradizione della Chiesa, il modo di cogliere il legame tra

Eva e la nuova Eva.



E non a caso i punti strategici in cui san Giovanni, nel Vangelo, colloca la donna

sono rispettivamente all’inizio dei segni e sul Calvario.

Alle nozze di Cana, la donna, cioè Maria Santissima, media l’inizio dei segni del

Figlio: lo abbiamo già fatto questo discorso, perciò non mi soffermo troppo; come

la mediazione di Eva è stata nei confronti di Adamo necessaria per la caduta, così

nella ricapitolazione, nella recirculatio, la mediazione della nuova Eva è necessaria,

perché Dio ha voluto così, per dare inizio ai segni, cioè alla nuova creazione, alla

redenzione, alla salvezza, intesa nel senso ampio di cui abbiamo parlato. È

importante: mediazione nel male chiama mediazione nel bene. Per questo il

Signore Gesù le dice che non è ancora giunta la sua ora. Quell’ora non può

giungere se non è preceduta da questa mediazione nel piano di Dio, non per

impossibilità assoluta evidentemente, perché Dio può fare quello che vuole, ma

per questa armonia del disegno di Dio. Così come la famosa domanda – “che cosa

a me e che cosa a te, donna?” – indica la distribuzione di questi due ruoli nella

salvezza, per riparare quella caduta iniziale dove i due ruoli, quelli di Adamo ed

Eva, erano differenti. Quindi il nuovo Adamo dice alla nuova Eva: “Tu devi mediare

questa salvezza, che Io opero sulla croce”.

L’altro episodio nel Vangelo di Giovanni in cui Maria viene chiamata donna è

appunto ai piedi della croce. E questo è eclatante: ricordate che nel racconto del

peccato originale abbiamo un albero: l’albero del bene e del male. Siamo in un

giardino in cui c’è anche l’albero della vita, che dava, concedeva agli uomini il dono

dell’immortalità: non avrebbero dovuto morire. E davanti a questi due alberi,

l’albero del bene e del male e quello della vita, noi abbiamo Adamo ed Eva, e

abbiamo la loro caduta. Da qui deriva la loro espulsione dal giardino dell’Eden. E i

cherubini con la loro spada fiammeggiante vi impediscono l’accesso. Nell’episodio

raccontato dal Vangelo di Giovanni abbiamo lo scioglimento di questo grande

nodo iniziale, perché abbiamo un nuovo albero, che è l’albero della croce, un

nuovo Adamo e una nuova Eva. E un nuovo giardino, che è il giardino del Golgota

che riapre nuovamente agli uomini la via d’accesso per arrivare all’albero della vita

e nutrirsi del suo frutto che è pegno di immortalità. Vedete quanto è denso

questo parallelo.

È interessante anche notare come l’altro aspetto, l’altro punto del NT dove

troviamo questo termine “donna” è ancora in un’opera giovannea, l’Apocalisse, dove

leggiamo della famosa «donna vestita di sole» (Ap 12, 1). Anche qui è interessante

perché in questa visione noi troviamo la donna, il figlio della donna e il drago. È una



ricomposizione della caduta iniziale, dove avevamo la donna, il primo Adamo e il

serpente. Qui abbiamo la nuova Eva, il nuovo Adamo, suo figlio, e il serpente, a

ricapitolare, a rifare quella prima immagine, quella prima creazione-caduta,

ricostituendola, rigenerandola e rielevandola. E abbiamo anche l’adempimento della

famosa profezia della donna e della sua stirpe che schiacciano la testa del serpente.

È piuttosto chiaro da questi testi che abbiamo letto chi sia la nuova Eva, lo sappiamo

benissimo. Vedete questa idea di Cristo e Maria profondamente uniti tra loro e

appartenenti a quella predestinazione con cui Dio ha decretato di risanare in qualche

modo la storia, l’umanità dalla caduta. E questo fa capire immediatamente le ragioni

profonde per cui Maria non è “una donna”, non è “un essere umano” qualunque, ma è

“la donna” e occupa quindi nella storia della salvezza un ruolo unico che la pone

direttamente a fianco, in collaborazione con il nuovo Adamo. Se capiamo la bellezza di

questo quadro, la sua armonia, che va dalla creazione alla nuova creazione, dalla caduta

alla riparazione della caduta, comprendiamo come veramente si sciolgono come neve al

sole tutte quelle obiezioni che non vogliono pensare a Maria come causa di salvezza

dell’umanità. Chi fa questo ragionamento non comprende, diventa cieco di fronte a

questo piano bellissimo, ampio, di che cos’è realmente la salvezza. Sarebbe come se nel

piano della salvezza avessimo un nuovo Adamo e non avessimo una nuova Eva; come se

nel piano della creazione Dio pensa a un uomo e a una donna, e nel piano della ri-

creazione no; nella caduta Eva partecipa con Adamo alla caduta, nel piano della

rigenerazione no… comprendete che così ci sarebbe una disarmonia. E così diventiamo

ciechi rispetto a quei testi neotestamentari che invece ci dicono che veramente c’è una

ricapitolazione armonica, ordinata e superiore a quella prima creazione e alla caduta

originaria.

Abbiamo messo tanta carne al fuoco. La prima fondamentale figura che anticipa,

che annuncia Maria Santissima è dunque proprio quella di Eva. E la annuncia

precisamente in quanto connessa al nuovo Adamo: come Eva era la compagna che Dio

aveva dato ad Adamo, con il quale era chiamata a divenire una sola cosa, una sola

carne, qui ci troviamo con questa unità profonda, intima tra Cristo e Maria nell’opera

della rigenerazione, della riparazione.

La prossima volta vedremo un’altra di queste figure che anticipano la Madonna

nell’Antico Testamento.


