LA NUOVA

BUSSOLA QUOTIDIW

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 109 - La trascrizione

La legge e i suoi effetti - Il testo del video

Luisella

Scrosati

La scorsa volta abbiamo concluso il discorso relativo al peccato. Abbiamo detto che

cos'e il peccato, come vi entrino la volonta, l'intelligenza, le passioni. E abbiamo piu e piu
volte ribadito un concetto e cioé che il bene di un’azione umana e dato,
sostanzialmente, dall'ordine di ragione. Nell'ultima lezione abbiamo detto che le

passioni non sono da considerarsi buone o cattive se non in ordine alla ragione, cioé


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/il-peccato-per-passione-il-testo-del-video

nella misura in cui sono conformi o difformi a questo ordo rationis.

Il principio, potremmo dire, delle azioni umane si puo suddividere in due grandi
categorie: 1) i principi interni di un‘azione, che noi chiamiamo virtu, un capitolo
importantissimo, che tratteremo un po’ piu avanti; 2) i principi esterni delle azioni.
Entrambi, attenzione, concorrono all'azione ordinata, cosi come gli stessi principi interni
ed esterni possono concorrere all'azione disordinata. Evidentemente, se da un lato
abbiamo le virtu, dall'altro abbiamo i vizi. Tra i principi esterni c'e ad esempio

Iistigazione demoniaca.

Dunque, I'azione umana é sempre formata, plasmata da due grandi aspetti, uno
interno e uno esterno, che non sono in conflitto, che non sono uno a discapito
dell'altro, che non sono o I'uno o l'altro, ma sono parti integranti che entrano appunto

nell'atto umano.

Tra i principi esterni dell'azione troviamo la legge e la grazia. Della grazia
parleremo dopo che avremo introdotto il grande capitolo del Credo - «Credo... in unum
Dominum lesum Christum» - cioé quando inizieremo a parlare propriamente di Gesu

Cristo, della Redenzione.

Oggi, e per qualche altro incontro, vorrei invece soffermarmi sulla questione e il
concetto della legge. E doveroso soffermarsi su questo aspetto, perché oggi pit che mai
dobbiamo recuperare il senso della legge. Infatti, la legge viene talora assolutizzata,
qualunqgue sia il suo contenuto, e talora disprezzata in quanto appunto principio
esterno, quasi che 'uomo non debba conformarvisi. Quante volte abbiamo sentito “a
casa nostra”, nellambito cattolico, che 'uomo non deve conformarsi a una legge, perché
Cid non sarebbe commisurato alla sua dignita? Quindi dobbiamo uscire da questo
problema e capire che cos'e la legge. E poi vedremo che queste false obiezioni, queste

tendenze e deviazioni in qualche modo si sbriciolano.

C'é un ulteriore punto da tenere presente sullo sfondo, specie quando parleremo
del trattato di san Tommaso relativo alla legge, cioé: & vero che per molto tempo, nella
riflessione filosofica e anche in una certa riflessione teologica, si &€ molto insistito, in
modo quasi unilaterale, sull'obbligazione. Il punto fondamentale é stato l'obbligazione
della legge in virtu dell'autorita che la emana. In soldoni, poiché e l'autorita legittima a
promulgare una legge, ergo, per questa ragione, la legge deve essere obbedita. Dunque,
la condizione obbligante della legge e stata legata principalmente, o anche
esclusivamente, all'autorita che la promulga: & una concezione, potremmo dire,

volontaristica della legge. Ciog, Tizio vuole, Caio obbedisce: questo & lo schema



volontaristico.

A questa impostazione si é reagito con che cosa? Con la ricerca di un pertugio, di
un rifugio da questa legge obbligante in virtu dell'autorita di chi la promulga.
Sostanzialmente e il principio della liberta della coscienza: la coscienza viene concepita
come antagonista della legge concepita in modo volontaristico, nella quale io mi rifugio
per trovare uno spazio, potremmo dire, di autonomia, uno spazio nel quale prendo in
qualche modo una certa distanza dall'autorita e dalla legge promulgata. Dunque, si
capisce che qui c'@ una tensione, perché tanto piu sono nella logica della legge
volontaristica tanto piu dovro cercare una via di fuga nella liberta della coscienza. E
quindi tanto piu riesco a ritagliare parametri di liberta di coscienza tanto piu saro libero
da questa autorita e da questa legge, vista in qualche modo come impositiva. Ora, & un
tema enorme, ovviamente. Stiamo facendo un’ora di dottrina, non stiamo facendo un
trattato filosofico o teologico de legibus; pero il tema & comunque importante e in

qualche modo deve essere presentato.

San Tommaso & uno straordinario riferimento che ci permette di riposizionarci,
senza dover per forza prendere partito per 'obbligatorieta della legge in virtu
dell'autorita o per la liberta di coscienza, perché sono due polarizzazioni che di fatto
costituiscono gia un'incomprensione del senso e della natura della legge. San Tommaso
dedica al tema alcune qucestiones nella I-1l della Somma Teologica. Nella prima di esse, la
queestio 90, ci dice qualcosa che e gia un tesoro, parlando della definizione della legge,
che cos'é dunque essenzialmente la legge. E ci dice che la legge appartiene al principio
delle azioni umane: cioe, pur essendo un principio esterno (perché i principi interni sono
le virtu), non é tuttavia un principio estraneo, che sopraggiunge a un certo punto, per
coartare le azioni del'uomo; € invece un principio costitutivo dell’azione umana. Perché?
Questo e il punto chiave: perché la legge appartiene all'ordine di ragione e noi sappiamo
che I'ordine di ragione & misura degli atti umani. E I'ordine di ragione che dice se l'atto
umano é buono o non & buono. Dunque, siccome l'ordine di ragione & la misura degli
atti umani e la legge appartiene all'ordine di ragione, allora la legge appartiene al
principio delle azioni delluomo, ne & parte costitutiva. Non € una parte avversa, non e

una parte che in qualche modo lede la natura degli atti umani, tutt'altro.

L'obbligazione, allora, c'é. Ma l'obbligazione da che cosa é derivata?
Precisamente dal fatto che la legge appartiene all'ordine di ragione. E, potremmo dire,
nella misura in cui la legge & legge, cioé appartiene all'ordine di ragione, in questa
misura e obbligante. Dunque, non basta che venga promulgata da un’autorita legittima

o che si suppone tale, non é sufficiente: la sua forza obbligante nasce in prima battuta



dal fatto che appartiene all'ordine di ragione. E quindi in modo derivato, secondario (che
non vuol dire non importante, ma che non & primario, & derivato), 'obbligazione &

importante perché deriva dall'ordine di ragione.

Nell'art. 2 della queestio 90, san Tommaso cerca di zoomare un po’ su questa
legge. La legge, come abbiamo detto, per essere legge, deve appartenere all'ordine di
ragione. Vi chiedo di tenere questo a mente, poi man mano, con il prosieguo delle
lezioni, vedrete che il cerchio si chiudera. Non riusciamo a chiuderlo tutto oggi, ma

occorre un po’ di pazienza perché & davvero importante questo discorso.

Dunque, nell’art. 2 san Tommaso ci ricorda che il principio dell’agire umano & il
fine ultimo. Perché? Perché 'uomo, come abbiamo gia detto altre volte, fa qualcosa
per un fine. Ora, questo fine, se appunto e un fine particolare, vuol dire che e ordinato a
un altro fine. E qual &, in fondo, quest’altro fine? La felicita. Qualsiasi cosa 'uomo faccia,
anche se si tratta di fini intermedi, lo fa perché questi fini sono ritenuti, a torto o a
ragione, ordinati alla sua felicita. Ma abbiamo anche detto che 'uomo ha,
costitutivamente, per creazione, un unico fine ultimo, ma molti fini intermedi, ordinati

tra loro, gerarchici, non tutti uguali. Ha un unico fine ultimo, che &

Ora, per questo san Tommaso afferma: «La legge deve riguardare soprattutto
I'ordine alla beatitudine» (I-1l, . 90, a. 2). Poiché la legge appartiene all'ordine di ragione,
la legge deve guardare prima di tutto, costitutivamente, alla beatitudine. La legge che

non guarda alla beatitudine delluomo non ha piu propriamente la natura di legge.


https://lanuovabq.it/it/la-beatitudine-il-testo-del-video

San Tommaso fa un altro passettino, parlando dell’'uomo in una comunita
perfetta. Che cos’e una comunita perfetta? Non si tratta della perfezione di chi la
compone, ma si intende una comunita pitu ampia della famiglia, come la comunita diuno
Stato, dove appunto c'e€ una comunanza di tutta una serie di fattori. Questa ¢ la
“comunita perfetta”, detta “perfetta” appunto non perché sia perfetta in tutti i suoi
aspetti e in tutte le sue persone. San Tommaso argomenta che, poiché 'uomo
appartiene a questa comunita perfetta, la legge non pud non riguardare I'ordine alla
felicita comune. E dunque ogni legge & in rapporto al bene comune, alla beatitudine. Ma
questa beatitudine, data la natura socievole e sociale delluomo, appartiene e si estende
sempre a una comunita. E dunque questa legge deve mirare alla sua costitutivita
nell'essere in rapporto al bene. E quindi ogni altra legge che disciplina un ambito privato
o particolare ¢ legge e ha natura di legge in quanto € in ordine al bene comune, perché
sotto questo elemento del bene comune troviamo gli elementi particolareggiati e il bene
privato. La proprieta privata, per esempio, non & contraria al bene comune, tuttaltro, &

in ordine al bene comune.

E chiaro che, come dice I'art. 3, indirizzare al bene comune non appartiene a
chiunque, perché ciascuno di noi indirizza sé stesso al proprio bene, ma ordinare al
bene comune non puo essere fatto da chiunque. Questa facolta, dice san Tommaso,
appartiene «o a tutto il popolo o a chi ne fa le veci. Percio fare le leggi spetta o all'intero
popolo o alla persona pubblica che ha cura di esso» (I-1l, g. 90, a. 3). E importantissimo
tenere entrambi i poli. San Tommaso non dice che questa facolta appartiene né solo a
tutto il popolo né solo a chi ne ha responsabilita o, meglio, a chi comanda. Chi ha la
responsabilita del bene pubblico non puo farlo a prescindere dal popolo, perché senno
che bene comune €? Non si pu0 raggiungere il bene comune sacrificando il bene del
popolo, sarebbe un cortocircuito. E dunque san Tommaso dice che questo orientarsi
sara di pertinenza o dell'intero popolo o della persona pubblica, che ha cura di esso.
Vedremo tra poco che cosa san Tommaso esige, e perché, da chi & chiamato a ordinare

questo bene comune.

Ancora, un aspetto importante della legge é che sia promuligata. Cosa vuol dire
promulgata? Vuol dire in sostanza che la legge deve essere conosciuta, perché se la
legge € il principio dell'azione umana e noi sappiamo che nell'azione umana entrano
I'intelletto e la volonta - volonta che pero senza l'intelletto, senza la ragione, é cieca - la
ragione deve conoscere la legge, perché altrimenti come fa ad ordinarsi secondo la

direzione indicata da questa legge?

Ed ecco che allora abbiamo la definizione finale importantissima che san



Tommaso ci da nell'art. 4, che riassume un po’ quello che abbiamo detto fino adesso,
cioe: la lex, la legge, € prima di tutto un ordo rationis, un ordine della ragione: non & un
ordine contro la ragione o fuori dalla ragione; ad bonum commune, cioé riguarda il bene
comune e abbiamo visto perché; ab eo qui curam communitatis habet, promulgata: cioe

promulgata da parte di colui che ha la cura della comunita, che regge la comunita.

Questa é la definizione classica della legge, che include dunque quattro aspetti:
I'ordine di ragione, l'ordine al bene comune, il fatto che venga da un’autorita che ha la
cura del bene comune e che sia promulgata, conosciuta. Al di fuori di questo, non
abbiamo una legge propriamente detta, né la legge civile, né la legge naturale, né la
legge divina. Questa definizione entra in tutte le tipologie di leggi che avremo modo di

vedere.

A me adesso interessa focalizzare la queestio 92, una qucestio che ci puo
disorientare per come siamo abituati noi a concepire la legge, che si tratti del modo piu
“fedele” al sistema o invece di derivazione piu anarchica. Percio vediamo quali sono gli

effetti della legge.

L'art. 1 della queestio 92 si chiede se la legge abbia I'effetto di rendere buoni gli
uomini. A noi tutto verrebbe in mente tranne il fatto che la legge abbia a che fare con la
bonta dell'uomo. E invece per san Tommaso & proprio cosi: «Poiché la virtu consiste nel
rendere buono chi la possiede, ne segue che e un effetto diretto della legge rendere
buoni, in senso assoluto o relativo, coloro ai quali essa € imposta. Se infatti il legislatore
ha di mira il vero bene, cioé il bene comune regolato secondo la divina giustizia, allora
gli uomini con le leggi diventano buoni in senso assoluto» (I-1l, g. 92, a.1). Cioe, la legge,
che e veramente legge, e segue dunque l'ordine di ragione, € ordinata al bene comune -
vedete che qui san Tommaso non parla semplicemente di ordine di ragione ma fa
riferimento alla divina giustizia, che € la stessa cosa; allora gli uomini, seguendo la legge,

diventano buoni, in senso assoluto.

Vedete dunque che quella narrazione, secondo cui 'uomo non é fatto per
seguire la legge, e shagliata: 'uomo e fatto per seguire la legge vera, la legge buona,
la legge che ha le caratteristiche di cui sopra. Se invece, dice san Tommaso, «l'intenzione
del legislatore non ha di mira il vero bene, ma il proprio bene utile e dilettevole,
contrario alla divina giustizia, allora la legge non rende gli uomini buoni in senso
assoluto, ma buoni in senso relativo, cioé buoni per un tale regime» (ibidem). Cosa sta
dicendo? Sta dicendo che una legge, per esempio, che ci insegna a rubare, ci rende dei
“buoni” ladri. “Buoni”, quindi, in senso relativo; non buoni in senso assoluto, cioé come

uomini, non buoni moralmente, ma dei “buoni” ladri, “buoni” assassini, eccetera: buoni



in senso relativo, in senso lato.

Nella prima risposta alle obiezioni, san Tommaso dice: «<Essendo la legge data per
dirigere gli atti umani, nella misura in cui tali atti contribuiscono alla virtu, la legge rende
gli uomini buoni» (ibidem, ad. 1). Perché? L'obiezione,a cui Tommaso risponde, era che
gli uomini sono buoni grazie alla virtu, non grazie alla legge; vedete la dicotomia: la virtu,
non la legge. San Tommaso dice no: la virtu € fondamentale come atto interno; la legge
e fondamentale come atto esterno. E la legge dunque, ripetiamo, siccome e «data per
dirigere gli atti umani, nella misura in cui tali atti contribuiscono alla virtu, la legge rende

gli uomini buoni». Dunque, la legge e al servizio della virtu. Non & antagonista della virtu.

Nella terza obiezione, san Tommaso dice una cosa curiosa e molto importante:
«E impossibile che il bene comune di una cittd possa essere raggiunto se i cittadini non
sono virtuosi, almeno quelli a cui spetta governare. Tuttavia per il bene comune e
sufficiente che gli altri siano virtuosi almeno fino al punto di obbedire ai loro
governanti» (ibidem). Allora qui san Tommaso ha un’idea del governo, dell'autorita che
presiede alla vita politica - nel senso della vita comune degli uomini - molto diversa da
quella che abbiamo noi, da quella che ci viene propinata. Cio&, san Tommaso dice che
chi e deputato alla cura del bene comune, quindi della comunita, non basta che abbia
delle abilita, che pure sono fondamentali, ma ¢ altresi necessario che sia virtuoso. E
dunque piu questa autorita & svolta dal popolo e piu il popolo deve essere virtuoso; piu
e svolta da poche persone e piu queste poche persone devono essere virtuose; ed
sufficiente che il popolo sia virtuoso almeno nell'obbedire, presupposto che queste

persone, che sono virtuose, dirigano verso il bene comune.

Dunque, per san Tommaso il problema non é la procedura o I'estensione piu 0 meno
ristretta di chi esercita I'autorita, ma il fatto che chi la esercita, tanti o pochi, debba
essere virtuoso. Per quale ragione? Potremmo obiettare: se uno fa bene il suo mestiere,
perché deve essere virtuoso? Perché, a differenza di altre pur nobili professioni, come
ad esempio il falegname, chi regge la comunita politica deve essere prudente, avere

quella prudenza particolare che porta la comunita verso il bene comune.

Ora, tra tutte le virtu, connesse tra loro, la prudenza in particolare é quasi un
vertice: la prudenza “siede” su una serie di virtu, € la parte della ragion pratica.
Ricordiamo I'immagine dell'auriga con i cavalli: I'auriga é la parte della ragione, in questo
caso la ragion pratica; se i cavalli non li ha mai dominati, non riesce né a cogliere né a
dirigere verso il bene comune. Dunque, in ragione di quella virtu che chi regge la
comunita deve avere, ossia la prudenza e in particolare la prudenza politica, &

necessario che queste persone siano virtuose. E dunque il modello di ampia



partecipazione politica funziona se c'e un'ampia partecipazione virtuosa, di virtu vissuta.
Una piu ristretta condivisione dell'autorita, invece, funziona ugualmente a patto che
queste persone siano virtuose. Questo per san Tommaso € un punto fermo, in ragione

della connessione delle virtu tra loro.

Nella risposta all'ultima obiezione della queestio 92, san Tommaso scrive: «<Una
legge tirannica, essendo difforme dalla ragione, non € una legge in senso assoluto, ma é
piuttosto una perversione della legge» (ibidem). Vedete come per san Tommaso questo
punto & chiaro: non basta che ci sia un'autorita che promulghi; & necessario altresi che
la legge sia legge, dunque la legge non puo essere difforme dalla ragione, altrimenti la
legge & tirannica. E allora, di fronte a una legge difforme dall'ordine di ragione, il
discorso non ¢ la liberta di coscienza: non fraintendetemi, & chiaro che nei contesti
concreti diventa importante percorrere anche una certa strada. Ma il discorso e un altro:
non che io rivendichi per me una nicchia, ma che mi opponga al fatto che quella & una
legge iniqua, tirannica, cioé non & una legge, secondo la definizione che ha dato san
Tommaso. E importante. Poi, ripeto, da un punto di vista concreto, questo significa
difendere, per esempio, I'obiezione di coscienza, e va benissimo. Perd non dobbiamo
mai perdere di vista questa prospettiva: non e che noi ci prendiamo una nicchia per
difenderci da qualcosa, il punto & che una legge iniqua non & una legge, anche se é stata
promulgata, approvata con tutti i crismi; anzi, dice san Tommaso, & «una perversione

della legge».

L'art. 2 conclude il discorso dicendo quali sono gli atti della legge. Anche questo
molto importante. La legge fa quattro cose, secondo san Tommaso. La prima: ordina o
comanda. Ma ordina o comanda che cosa? Ordina o comanda gli atti virtuosi. La
legittimita di comandare e ordinare dipende dal fatto che 'atto ordinato € un atto
virtuoso. Secondo: una legge non solo comanda, ma anche proibisce. E che cosa
proibisce? Gli atti peccaminosi, gli atti viziosi, dice san Tommaso. Terzo: la legge permette
, pud permettere alcune cose. E che cosa permette? Gli atti indifferenti, nella loro specie.
Quarto: la legge punisce: «L'elemento poi su cui la legge fa forza per essere obbedita € il
timore della pena: e in rapporto a questo aspetto si dice che la legge punisce» (I-1l, g. 92,
a. 2).

Allora, la legge ordina cio che é virtuoso: non ordina tutto cio che e virtuoso, ma cio
che ordina deve essere virtuoso. La legge proibisce: proibisce le cose disordinate, fuori
dall'ordine di ragione; non proibisce tutto cio che e disordinato, perché a volte questa
proibizione, se colpisse tutti gli atti peccaminosi, finirebbe anche per ledere altri aspetti

del bene comune. Dunque, qui bisogna commisurare la proibizione degli atti piu gravi e



la tolleranza di quelli meno gravi. La legge permette cio che e indifferente, lascia la
liberta. Se la legge invece entra in modo troppo determinato su cio che é indifferente
rende la vita impossibile ed & qualcosa che sperimentiamo pit 0 meno tutti. E poi la

legge punisce: e questa e la forza in qualche modo della legge.

Nella risposta alla quarta obiezione dell'art. 2, san Tommaso ci dice molto
realisticamente, molto pedagogicamente: «Per il fatto che uno comincia ad abituarsi, per
paura del castigo, ad evitare il male e a compiere il bene, & portato presto o tardi ad
agire cosi con piacere e di propria volonta. E in questo modo la legge, anche punendo,
coopera a rendere buoni i sudditi» (ibidem). San Tommaso dice: attenzione, e chiaro che
la bonta di un atto & la virtu, cioé volere il bene, non semplicemente temere il male,
temere la punizione. La bonta & la volonta che si dirige, che vuole il bene. E tuttavia
siamo a un livello tale per cui in realta uno incomincia a fare il bene, per “timore di”, e,
assaggiando in qualche modo questo bene, presto o tardi arriva a farlo con piacere, di
propria volonta e quindi l'atto diventa veramente buono. E quindi la legge, punendo,
pone delle premesse (non raggiunge, da sé, il fine) perché la persona poi si volga verso il

bene e lo voglia.

La prossima volta entreremo un po’ piu nelle specificazioni della legge, quali tipi
di legge. E poi proseguiremo su questo tema, sperando che se ne colga lIimportanza, la
decisivita nel contesto in cui viviamo oggi, sia nel contesto sociopolitico che nel contesto
ecclesiale, dove in nome della legge si fa di tutto oppure si disprezza la legge. Si dice che
non si deve agire in nome della legge, non comprendendo in realta che cos'é la legge,

nel senso vero e pieno del termine.

**k%*

Per la Pasqua, domenica prossima, sospenderemo I'Ora di dottrina e ripartiremo per

I'Ottava, la Domenica in Albis.



