
L’insegnamento

La direzione spirituale nella vita di padre Pio

ECCLESIA 23_09_2025

Antonio 

Tarallo

Quando si è in automobile, quando si cammina oppure quando si corre è necessaria

sempre una direzione. Il dove andare risulta fondamentale per ognuno. Senza direzione,

infatti, si corre il rischio di perdersi, di allontanarsi dalla strada, di percorrere tragitti

pericolosi o inutili: ci si può smarrire. Così avviene anche in ambito spirituale. Una sana

direzione permette al fedele di meglio discernere il bene dal male, di comprendere

https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/antonio-tarallo
/it/antonio-tarallo


meglio quella voce interiore che parla ad ogni uomo. E quella voce ha un nome: si

chiama Dio.

Nella storia della Chiesa è interessante notare quanto la figura del direttore spirituale

sia stata fondamentale per molti santi: basterebbe pensare, ad esempio, al rapporto tra

santa Teresa d’Avila e san Giovanni della Croce, suo direttore spirituale. Oppure a san

Claudio de La Colombière, direttore spirituale di santa Margherita Maria Alacoque. E

fondamentale è stata anche per san Pio da Pietrelcina (25 maggio 1887 – 23 settembre

1968), di cui oggi ricorre la memoria liturgica. La figura che quasi sempre emerge dai

testi e dalle testimonianze di chi lo ha conosciuto è quella di un frate assai severo. Un

tipo di severità che però – è necessario precisare – era dettata fondamentalmente da

quella regola di vita che egli stesso ha sempre seguito fin dal momento in cui comprese

di essere chiamato alla vita sacerdotale. Il Vangelo, per chi cerca concretamente di

seguirlo nella vita di tutti i giorni, non è certamente così “leggero”: richiede impegno. E

appunto serve una direzione.

Nella biografia di padre Pio spicca un nome: padre Agostino da San Marco in 

Lamis, insegnante di teologia presso il convento di Serracapriola e anche lui

cappuccino. Padre Agostino ricoprì più volte l’incarico di superiore in vari conventi

cappuccini e per 24 anni fu consigliere provinciale. Uomo dotato di fine intelletto e

profondità spirituale, fu lui ad accompagnare i primi passi del giovane frate da

Pietrelcina. Vicino a lui nell’ordinazione sacerdotale e quando celebrò la sua prima

Messa, seguì con amore di padre ogni suo passo. Li legava una profonda stima e un

affetto speciale: una comunione di cuori davvero unica. Padre Agostino sapeva che

aveva davanti un frate sicuramente fuori dall’ordinario, tanto da conservare nel suo

diario le lettere in cui padre Pio gli confidava tutti i tormenti, le speranze, ogni

illuminazione spirituale della sua anima. Un diario in cui annotava le varie tappe del suo

«Piuccio».

Fu proprio padre Agostino a ricevere le prime notizie di una “strana malattia”

che costrinse il giovane padre Pio a uscire dal convento e a restare a Pietrelcina per

quasi sette anni. Padre Pio scriveva al suo direttore: «Padre, non posso dire la ragione

per cui il Signore m’ha voluto a Pietrelcina; mancherei di carità». E padre Agostino

annotava nel suo diario: «La malattia era misteriosa, come misteriosa la permanenza a

Pietrelcina». Fu in quel periodo che il santo cappuccino, in una frazione vicino Pietrelcina

(Piana Romana), il 7 settembre 1910, ebbe le prime stimmate. Ma questa è altra storia.

Ciò che colpisce di più nella vicenda di questi due uomini è il continuo e affettuoso

sostegno che padre Agostino riservò al suo allievo, figlio spirituale e amico. Basterebbe



solamente pensare a tutte quelle volte in cui padre Pio doveva far fronte a quelle nuove

e misteriose manifestazioni di vicinanza di Dio nella sua vita. Come quando, tra il 5 e il 6

agosto del 1918, visse un «periodo di superlativo martirio» in cui il Signore gli fece dono

della transverberazione. Davanti a tutto questo, padre Agostino gli diede coraggio: «È il

pegno dell’amore di Dio per te», gli scriveva in una lettera datata 24 agosto 1918.

Ma a fianco di padre Agostino vi è stato anche un altro uomo che è importante 

ricordare: padre Benedetto Nardella da San Marco in Lamis, altro religioso-chiave nel

cammino spirituale di padre Pio. Fu suo direttore spirituale ininterrottamente dal 1909

al 1922. Anche in questo caso, fra i due nacque uno straordinario rapporto di fiducia,

stima e affetto. Una direzione che però cessò nel 1922 a seguito degli ordini del

Sant’Uffizio, dopo che i misteriosi avvenimenti nella vita del frate di Pietrelcina

cominciarono a essere oggetto di indagine. I due soffrirono di questo forzato

allontanamento: nessuna confessione più, né tanto meno nessuna lettera fra i due.

A tali grandi maestri della direzione spirituale corrispose, ovviamente, un 

rispettivo grande “figlio-maestro”, appunto padre Pio, che desiderava essere

soprattutto accompagnatore di anime. Diceva spesso che il popolo di Dio aveva bisogno

di direzione. Poi, il cammino lo portò anche su altre strade, ma non abbandonò mai quel

ruolo. Testimonianza di ciò è, ad esempio, l’abbondante epistolario con la terziaria

francescana Raffaelina Cerase: parliamo di un carteggio che copre il periodo dal marzo

1914 al dicembre 1915. Altro nome, quello di Rachelina Russo, che scriveva nel suo

diario: «Scrissi diverse volte al venerato Padre [quando dimorava a Pietrelcina],

chiedendo direzione spirituale per l’anima mia. Il buon Padre si compiaceva

rispondermi, dandomi indirizzi spirituali per la santificazione dell’anima mia». Padre Pio

non aveva ancora avuto l’autorizzazione di confessare a San Giovanni Rotondo, ma i

superiori gli permisero comunque di guidare molte anime «che anelavano alla

perfezione, per mezzo di conferenze spirituali che si dovevano tenere nella foresteria

del convento, non essendovi in quei tempi un locale più adatto», così scrive sempre

Rachelina nel diario. A queste conferenze partecipò, successivamente, anche la nipote

della Russo, Rachelina Gisolfi. Il bene si propaga sempre e così a queste prime donne si

aggiunsero due sorelle di cognome Ventrella e la loro zia, Paolina. E ancora: Lucia

Fiorentino, Esterina Merla, suor Eufemia dell’Istituto del Sacro Cuore, Maria Formica

Campanile con sua figlia Lucia Campanile.

Erano conferenze semplici quelle che teneva all’epoca san Pio: spiegava i cardini

della vita cristiana. Al primo posto, la preghiera, strumento fondamentale per poter

condurre una retta vita cristiana. Da ciò, passava a ricordare l’importanza dei

sacramenti, della meditazione e della lettura spirituale. A una sua figlia spirituale, Maria



Gargani, poi fattasi suora e oggi beata, descrisse persino lo schema della meditazione:

«Innanzitutto prepararsi il punto o soggetto che si vuol meditare. Non vi è sempre

bisogno di ricorrere al libro per prepararsi il soggetto da meditare, poiché ogni verità di

nostra religione può e deve essere oggetto di meditazione per l’anima cristiana. E qui

vada osservato che l’anima abitualmente mediti la vita, passione e morte di Gesù Signor

nostro. Nessuna anima, per quanto si innalzi nelle vie di Dio, deve ciò trascurare.

Preparata la materia da meditare, mettetevi alla presenza di Dio, umiliandovi

profondamente alla considerazione di chi siete voi ed a chi vi presentate». Parole

destinate non solo alla Gargani ma a tutti noi.


