BUSSOLA

Jirettore Riccardo Cascioll

Ora di dottrina / 165 - Il supplemento

La Comunione sulla lingua, le ragioni di un gesto

01_06_2025

Luisella

Scrosati


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

La Comunione sulla mano, cosi come € oggi praticata, appare sulla scena della liturgia
della Chiesa cattolica dopo almeno un millennio di sparizione della pratica “cugina” della
Comunione sul palmo. Quest'ultima venne meno per ragioni non chiare, ma non si &
lontani dal vero se si pensa che diverse ragioni importanti e convergenti portarono la

Chiesa a preferire di evitare che I'Eucaristia entrasse in contatto con le mani dei fedeli.

La prima, gia abbondantemente testimoniata nei testi dei Padri, era la preoccupazione
per la perdita dei frammenti; porre la Comunione direttamente nella bocca del fedele
apparve ben presto come il modo piu sicuro per evitare questa dispersione. Tanto piu
che, come si é gia ricordato, era in uso, anche nella Chiesa latina, il pane lievitato,
chiaramente piu predisposto alla formazione di briciole. Non si deve perd commettere
I'errore di pensare che, con I'arrivo del pane azzimo, e specialmente del pane eucaristico
in forma di particola, il problema sia definitivamente risolto. In verita, le attuali particole
sono tutt'altro che esenti dal rilasciare frammenti sulle superfici di contatto, tanto piu
che ormai, nella preparazione delle pissidi, & divenuta sempre piu rara la setacciatura
previa delle ostie. La modalita del duplice contatto con il Pane consacrato, prima sul
palmo della mano sinistra, poi con le dita della mano destra, non fa che raddoppiare il
pericolo. L'attivita prensile da parte del fedele - la quale, , sembra cadere sotto
il divieto di autocomunicarsi - favorisce anche la vera e propria profanazione
dell'Eucaristia, che pu0 essere facilmente asportata e utilizzata per altri fini. Potremmo
dunque asserire che una piu piena consapevolezza del mistero eucaristico, una piu
profonda venerazione per il Corpo e il Sangue del Signore, abbia spinto a modificare il

rito della Comunione ai fedeli in favore della Comunione direttamente in bocca.

E poi significativo che si trovi traccia, nel Concilio di Costantinopoli del 680-681, di un
divieto ai fedeli di amministrarsi da sé la Comunione, con pena prevista di scomunica
per una settimana. E possibile che la prescrizione di inchinarsi per assumere
direttamente con la bocca I'Eucaristia posta sulla mano destra fosse non di rado
disattesa da alcuni fedeli; un tale divieto, infatti, non & rivolto ai ministri che
permetterebbero ai fedeli di prendere da sé I'Eucaristia, su una pisside collocata
sull'altare o nelle mani del ministro stesso (come si vede oggi fare in certe chiese), ma
agli stessi fedeli. Questo fa pensare che I'Eucaristia fosse posta correttamente dal
ministro sulla mano del fedele, il quale pero, probabilmente prendendola con le dita, si
comunicava poi da sé. E questi abusi potrebbero essere stati una seconda motivazione
che spinse le diverse chiese d’'Oriente e d'Occidente a porre le sacre Specie direttamente

nella bocca del fedele, evitando qualsiasi contatto con le mani.

Quest'ultimo rilievo introduce una terza ragione, piu squisitamente legata allo


https://lanuovabq.it/it/lautocomunione-e-il-divieto-della-chiesa-antica

sviluppo della dignita sacerdotale e al senso del sacerdozio. Nella Ill parte della Summa
Theologice, san Tommaso d’Aquino si domanda a chi competa la distribuzione
dell'Eucaristia (cf. g. 82, a. 3). Tra le ragioni che sostanziano che il ministro dell'Eucaristia
sia il sacerdote, troviamo la seguente: «Perché per rispetto verso questo sacramento
esso non viene toccato da nessuna cosa che non sia consacrata: e quindi sono
consacrati il corporale, il calice e cosi pure le mani del sacerdote per poter toccare
questo sacramento. A nessun altro quindi & permesso toccarlo fuori di un caso di
necessita: se, p. es., stesse per cadere a terra, o in altre contingenze simili». Il testo
riportato salda tra loro I'eminente dignita del Corpo e del Sangue del Signore e la dignita
del sacerdozio, che esiste in funzione della sacra Eucaristia. Il sacerdote viene
consacrato principalmente perché sia ministro del Sacro, il Signore Dio, e delle cose
sacre. L'Eucaristia & non soltanto res sacra, ma il Santo stesso, Dio venuto nella carne e
presente in forma sacramentale. Per questa ragione, Tommaso precisa che quanto
entra in contatto con le Specie consacrate dev'essere a sua volta consacrato, ossia
separato dal mondo e destinato esclusivamente al servizio divino, sia esso un oggetto,

come il corporale, o un uomo, il sacerdote.

A questo testo si obietta che anche i fedeli sono consacrati, mediante il
battesimo; oppure che le mani del fedele non sono essenzialmente diverse dalla sua
bocca. A ben vedere, perd, qui Tommaso presenta un principio che sfugge a queste
obiezioni e che ne mostra l'inconsistenza. La consacrazione battesimale abilita il fedele a
ricevere sacramentalmente il Verbo incarnato, ma non gli da potere sul Corpo e il
Sangue del Signore. Nell'articolo 1 della medesima queestio, 'Aquinate spiegava che «al
battezzato viene concesso da Cristo il potere di ricevere I'Eucarestia», mentre «al
sacerdote viene conferito nell'ordinazione il potere di consacrare questo sacramento in
persona di Cristo». Il sacerdozio permette di offrire le oblate al Signore e di consacrarle;
pertanto, spiega Tommaso, «come al sacerdote appartiene la consacrazione del corpo di
Cristo, cosi appartiene a lui distribuirlo». L'obiezione non tiene dunque conto della
differenza tra il sacerdozio comune o battesimale e quello propriamente ministeriale,
che esiste per offrire a Dio le offerte dei fedeli e donare ai fedeli la risposta d'amore di

Dio, nell'Eucaristia.

Quanto alla seconda obiezione - non ci sarebbe differenza tra il fatto che I'Eucaristia
entri in contatto con le mani del fedele o con la sua lingua -, essa non tiene in
considerazione il fatto che il problema non é tanto I'entrare in contatto in senso
assoluto, cosa che escluderebbe la Comunione stessa, bensi il toccare con la mano, il
prendere con la mano. Perché questa sottolineatura & cosi importante? Se si

ripercorrono i testi dei sacri Vangeli, ci si pud rendere conto che non si trovano



indicazioni di persone che osino afferrare il Signore con le mani, ad eccezione dei suoi
carnefici. L'emorroissa “osa” toccare solo le frange della sua veste; la peccatrice nella
casa di Simone, il Fariseo, lava i piedi del Signore con le lacrime, li asciuga con i capelli, li
bacia, tutti gesti di adorazione che la tengono lontana dallo stendere le mani per
afferrare il suo Signore. Anche Maria di Betania sparge il corpo del Signore con il nardo e
ne asciuga i piedi con i capelli, ma non lo stringe con le sue mani. Al contrario, vediamo
che e il Signore a toccare con la mano malati e peccatori; € lui a farsi prossimo agli
uomini, stendendo la sua mano per sanarli e rialzarli. Si comprende dunque che, per la
Chiesa antica, fosse inimmaginabile che il fedele prendesse in mano I'Eucaristia; egli la
riceveva, in bocca o sul palmo, e si inchinava in segno di adorazione per assumerla. Era il
gesto che indicava I'umile accoglienza del Signore che si fa prossimo a noi peccatori e
teneva lontano l'arroganza del prendere, dell'afferrare con la mano, cosa che era
assolutamente proibita. Il rito ha seguito scrupolosamente i Vangeli: & il Signore che
tocca 'uomo, ma non é 'uomo che afferra il suo Signore. In questa differenza c'é tutto il
senso del gesto che sprigiona l'adorazione umile e amorosa a fronte del gesto che

conduce a (o mostra gia) una familiarita disinvolta. E beato chi lo comprende e lo vive.



