IL PUNTO

La Chiesa sta perdendo il significato

dell'Eucaristia


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia

Ultima Cena, Duccio di Boninsegna

Image not found or type unknown

In preparazione del Convegno internazionale di sabato 22 aprile ("Fare chiarezza - A un anno
dalla Amoris Laetitia"), pubblichiamo alcuni articoli che affrontano i punti nodali che sono
alla base delle opposte interpretazioni che si danno dell'’Amoris Laetitia e soprattutto del
capitolo VIl (dedicato alle situazione irregolari). Oggi completiamo le riflessioni sull'Eucaristia

(qui la prima puntata).


https://lanuovabq.it/it/articoli-fare-chiarezza-il-programma-del-convegno-19453.htm
https://lanuovabq.it/it/articoli-fare-chiarezza-il-programma-del-convegno-19453.htm
https://lanuovabq.it/it/articoli-cio-che-accadde-all-ultima-cena-fa-chiarezzasi-puo-accedere-all-eucarestia-solo-se-purificati-19582.htm

Ultima cena Juan de Juanes

Image not found or type unknown

La lavanda dei piedi da parte della Chiesa a tutti gli uomini per accedere all’'Eucaristia
avviene con il battesimo, con la predicazione della penitenza, con la proposizione della

sana dottrina, ecc.: in pratica con una costante e corretta pastorale.

Ma con materna severita anzitutto la Chiesa vieta - ha sempre vietato - di
accedere all'Eucaristia in peccato grave o mortale. San Giovanni Paolo Il nell’Enciclica
Ecclesia de Eucharistia ha scritto al riguardo: «Desidero ribadire che vige e vigera sempre
nella Chiesa la norma con cui il Concilio di Trento ecc.» (n. 36). Sono parole pesanti che

costringono la Chiesa di sempre a fare i conti con il Concilio di Trento su questo punto.

Il Concilio di Trento parla piu volte dell’Eucaristia in relazione al peccato e con una

dottrina molto ricca.

Anzitutto «la santita e la divinita di questo celeste sacramento» esigono di
riceverlo con «una grande venerazione e santita» e i fedeli devono «accostarsi rivestiti
dell'abito nuziale» (Decreto sul santissimo sacramento dell’Eucaristia dell11.10.1551, capp.
VII-VIII.

Considerando I'Eucaristia come cibo, questa e «lI'antidoto con cui essere liberati dalle
colpe d’'ogni giorno e preservati dai peccati mortali» (lvi, cap. l). Le colpe di ogni giorno
sono le imperfezioni e i peccati lievi, secondo una sentenza di sant’/Agostino: «Si adatti
alla condotta quella lode che non dimentichi la necessita del perdono (Sic vita laudetur,

ut venia postuletur)» (Sermone 19,2).

Considerando la condizione base per accedere all’Eucaristia, si esige un “esame di



se stesso” (1Cor 11,28) perché «nessuno consapevole di essere in peccato mortale, per
quanto possa ritenersi contrito, si accosti alla santa Eucaristia senza avere premesso la
confessione sacramentale» (lvi, cap. VII). Si condanna che la sola fede sia «preparazione

sufficiente» (lvi, can. 11). Ad oggi il CCC 1385 ribadisce la medesima dottrina.

Considerando I'Eucaristia come sacrificio, in essa «& contenuto e immolato in modo
cruento lo stesso Cristo» che si offri sulla Croce. In questo senso la Messa ¢ |l
“propiziatorio” dove possiamo trovare grazia (Eb 4,16) e attraverso il quale il Signore
«concedendo la grazia e il dono della penitenza, perdona i peccati e le colpe, anche le
piu gravi (crimina et peccata etiam ingentia dimittit)»(Dottrina e canoni su santissimo
sacrificio della Messa del 17.9.1562, cap. II).

Abbiamo sempre iniziato con un “Considerando...” perché le affermazioni vivono
nel contesto né é legittimo trasferirle altrove. Cosi, se & vero che I'Eucaristia rimette tutti
i peccati anche gravi, cio € detto in quanto e relativa al sacrificio di Cristo, mentre se si
trasferisce la stessa affermazione alle condizioni per accedervi, si azzera il sacramento
della Penitenza e si ammettono tutti alla comunione “cosi come sono”, mentre al
riguardo il Concilio di Trento richiede la purificazione dal peccato grave. E questo
trasferimento di contesti oggi talvolta lo si fa, con quali conseguenze ognuno lo puo

immaginare.

Per quali ragioni la Chiesa prescrive di non accostarsi all’'Eucaristia in stato di

peccato mortale non confessato?
1. Perché all’Eucaristia si arriva dopo un cammino di conversione.

Dopo l'annunzio del Vangelo, se la risposta é positiva, chi ascolta «si sente chiamato ad
abbandonare il peccato» (Rito dell'lniziazione Cristiana degli Adulti 10) e ad entrare poi nel
catecumenato, un itinerario «che implica un progressivo cambiamento di mentalita e di
costume» (lvi, 18,2). Solo avvenuta questa conversione si sara ammessi all'Eucaristia. Per
cui nel tempo successivo «se qualcuno ostenta un peccato oggettivo come se facesse
parte dell'ideale cristiano, o vuole imporre qualcosa di diverso da quello che insegna la
Chiesa, non puo pretendere di fare catechesi o di predicare, e in questo senso c'é
qualcosa che lo separa dalla comunita (Mt 18,17). Ha bisogno di ascoltare nuovamente
I'annuncio del Vangelo e l'invito alla conversione» (Amoris Laetitia 297) e a maggior
ragione non puo partecipare all'Eucaristia. Solo per ridere: a seguito di questo testo di

Amoris Laetitia certi preti e certi vescovi potrebbero celebrare la Messa?

Nell'antichita (sec. lll) La Tradizione apostolica (Ippolito) ai capitoli 15-16 da suggerimenti



per accogliere o meno coloro che si presentano per essere fatti cristiani. | suggerimenti
concernono I'esame delle condizioni di vita, dei mestieri piu 0 meno leciti e delle
situazioni matrimoniali in particolare: i mariti si accontentino delle mogli e viceversa, chi
ha una concubina la sposi regolarmente altrimenti sia rimandato, siano rimandati
prostitute e invertiti (meretrix vel homo luxuriosus). E chiaro che a guesto punto non si
pongono pit problemi per I'Eucaristia, in quanto vengono risolti molto prima. E chiaro
che e storicamente miope chiedere alla Chiesa di oggi di non mettere dei paletti a certi
rapporti uomo/donna (e il resto!) in vista dell’Eucaristia: la Chiesa lo faceva gia dal IlI
secolo e forse prima in una societa dove, come oggi, culturalmente “queste cose” non

apparivano poi cosi gravi.
2. Perché I'’Eucaristia e I'incontro santo con il Dio santo.

La gia citata Ecclesia de Eucharistia (17 aprile 2003) ¢ il piu recente documento completo
sull’'Eucaristia, in cui san Giovanni Paolo Il ne elenca le caratteristiche tenuto conto delle
acquisizioni del passato e del presente. L'Eucaristia, con la proclamazione della Parola e
sotto forma di convito rituale, «é il sacrificio della Croce che si perpetua dei secoli» e
«questo sacrificio e talmente decisivo per la salvezza del genere umano che Cristo I'ha
compiuto ed e tornato al Padre soltanto dopo averci lasciato il mezzo per parteciparvi
come se vi fossimo stati presenti» (11-12). Con il sacrificio della Croce, I'Eucaristia rende
presente «anche il mistero della Risurrezione, in cui il sacrificio trova il suo
coronamento» (14). Tutto cio implica una «specialissima presenza» (15) vera, reale,
sostanziale di Cristo, che «attraverso la comunione al suo corpo e al suo sangue, ci
comunica anche il suo Spirito» (17). E non bisogna dimenticare che 'Eucaristia, come e
piu del Padre nostro, ci pone in comunione con il Padre per Cristo e nello Spirito.
Veramente I'Eucaristia € il nostro roveto ardente in cui incontriamo il Dio tre volte Santo
tra gli angeli e i santi (Es 3,1-6; Is 6,1-7). Come non sentire l'esigenza di purificazione non

solo dalle colpe quotidiane, ma prima ancora dal peccato grave?

3. Perché I'Eucaristia postula un retto rapporto tra cio che essa & e cio che noi

siamo.

Rivolgendosi ai fedeli - la maggioranza analfabeti - sant’/Agostino spiegava: «Se voi siete il
Corpo e le membra di Cristo, sulla mensa del Signore e deposto il vostro mistero,
ricevete il vostro mistero. A cio che siete rispondete: Amen, e rispondendo lo
sottoscrivete. Ti si dice infatti: “Il Corpo di Cristo” e tu rispondi: “Amen”. Sii membro del

Corpo di Cristo, perché sia veritiero il tuo Amen» (Sermones 272).

San Tommaso d’Aquino tira le conseguenze implicite del discorso agostiniano:



«Chiunque riceve questo sacramento, pone un atto che significa di essere unito a Cristo
e alla sue membra (la Chiesa). Ma cio avviene attraverso la fede viva, che nessuno
possiede mentre € in peccato mortale. Dunque é chiaro che chiunque assume questo
sacramento mentre € in peccato mortale, provoca una falsita nel sacramento stesso (

falsitatem in hoc sacramento committit) e anche un sacrilegio» (lll, g 80, a 4).

Due frasi oggi correnti sembrano far saltare tutto in aria. La prima é citata molto
spesso: «L'Eucaristia, sebbene costituisca la pienezza della vita sacramentale, non € un
premio per i perfetti ma un generoso rimedio e un alimento per i deboli» (EG 47, citato
in AL 351). E vero: nessuno ha diritto allEucaristia come premio. Va perd notato che il
peccatore «intraprende il cammino della penitenza mosso dalla grazia di Dio
misericordioso / mosso dallo Spirito Santo» (Rito della Penitenza 5-6) e dunque sotto
I'influsso della misericordia di Dio che lo conduce all'Eucaristia: questa penitenza ¢ il
“rimedio” e “'alimento per i deboli”, da accogliere consapevolmente. In questo senso va

intesa la frase e non come un lasciapassare.

La seconda frase é di sant’Ambrogio ed ¢ riportata in nota nel passo citato di EG 47:
«Devo riceverlo sempre (il pane eucaristico), perché sempre perdoni i miei peccati. lo,
che sempre pecco, sempre devo avere la medicina» (De Sacramentis IV,6,28). A questa si
potrebbe aggiungere: «Ogni volta che tu bevi (il sangue di Cristo) ricevi la remissione dei
peccati e ti inebri dello Spirito» (lvi, V,3,17). Queste affermazioni fanno saltare il Concilio
di Trento e tutto il resto e aprono oggi I'Eucaristia a chiunque? Assolutamente parlando
si; se sono contestualizzate no. Sant‘Ambrogio parla dell'Eucaristia in relazione al
sacrificio di Cristo e non alle condizioni esatte per riceverla. Tant'é vero che raccomanda
la recezione quotidiana del pane eucaristico, ma aggiunge immediatamente: «Vivi in
modo tale da poterlo ricevere ogni giorno» (lvi, V,4,25). E poi santAmbrogio sapeva
benissimo che, a fronte di un adulterio, bisognava entrare in tempi prolungati di

penitenza.

Come sempre, san Tommaso d’Aquino offre una distinzione che permette di ben
interpretare questa e altre frasi: mentre «il battesimo e la penitenza sono medicine
purgative che vengono date per togliere la febbre del peccato» I'Eucaristia € «una
medicina confortativa, che non si deve dare se non a quanti sono gia stati liberati dal

peccato» (lll, g 80, a 4, ad 2um).

Tirando le fila, I'opera di purificazione che la Chiesa deve compiere per avviare a
una degna recezione dell'Eucaristia, compreso lo stabilire dei limiti precisi quanto al
peccato grave, &€ abbastanza e in genere ostacolata per il venire meno del senso della

santita dell’Eucaristia, della sua qualita di essere il “roveto ardente” che ci avvicina al Dio



tre volte santo. Onestamente va precisato che tale venir meno non pud addebitarsi
all'Eucaristia stessa, ma alla pastorale che si pone in atto, a come si parla dell’Eucaristia,

a come la si celebra ecc.

A un livello piu concreto, c’é il pericolo di una selezione indebita dei peccati
gravi o mortali. No |'Eucaristia agli scafisti, ai mafiosi, ai profanatori ecologici, ai

guerrafondai ecc., ma non solleviamo troppi problemi sui rapporti uomo/donna a oltre.

Quest'ultimo “indebolimento” di gravita dipende senz'altro dalla troppa accoglienza
del dato culturale odierno che ha tolto molta rilevanza morale al problema. Per contro la
Tradizione apostolica testimonia che nell’antichita la Chiesa sapeva andare
controcorrente bloccando l'itinerario battesimale/eucaristico a quanti non avevano in
animo di risolvere situazioni che pure il comune modo di vivere non riteneva troppo

gravi.

La corretta pastorale di indicare dei traguardi e porre dei limiti non puod essere
tacciata di rigorismo: & semplicemente fedelta verso Gesu Cristo e onesta verso 'uomo,
evitando di offrirgli una salvezza che non é tale. Verso 'uomo & anche misericordia,

avviandolo con la dottrina e la carita verso la salvezza vera.

Infine il lavoro di purificazione positiva per avviare all'Eucaristia e l'indicare i limiti
della partecipazione, per la Chiesa non si basano mai unicamente su norme morali o
consuetudini culturali: mettono in gioco e nel profondo I'Eucaristia stessa. Si, perché,
come annota san Tommaso d’Aquino, «In questo sacramento é contenuto tutto il
mistero della nostra salvezza» (lll, q 83, a 4) e di conseguenza «|'Eucaristia e il compendio
e la somma della nostra fede: “Il nostro modo di pensare € conforme all'Eucaristia, e
I'Eucaristia, a sua volta, si accorda con il nostro modo di pensare” (Sant'lreneo di Lione,
Adversus haereses 4,18,5)» (CCC 1327).



