¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 175 - La trascrizione

La causalita della risurrezione di Cristo - Il testo

del video

Luisella

Scrosati

Oggi commentiamo la queestio 56 della terza parte della Summa Theologice. Si tratta

dell'ultima questione che san Tommaso dedica alla risurrezione del Signore Gesu.

Abbiamo dedicato diverse catechesi al mistero della risurrezione e alle manifestazioni


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

del Risorto. E oggi concludiamo per poi dare spazio all'ascensione del Signore.

Questa questione & molto breve: consta di soli due articoli, che hanno pero una
densita teologica straordinaria. Il loro tema € molto semplice: san Tommaso si domanda
se la risurrezione del Signore sia rispettivamente la causa della risurrezione dei nostri
corpi, quando risorgeranno alla fine dei tempi, e se sia la causa della risurrezione delle
nostre anime. In che senso? Si intende la risurrezione delle anime dal peccato, quindi la

giustificazione. Ricordo che abbiamo dedicato delle catechesi alla

Focalizziamo subito le quattro obiezioni che san Tommaso muove e che
sembrerebbero condurre alla conclusione che la risurrezione di Cristo non sia la causa
della risurrezione dei nostri corpi, della risurrezione della carne. Sono obiezioni molto

importanti e vedremo poi come san Tommaso risponde a ciascuna di esse.

La prima obiezione in sintesi &€ questa: se la risurrezione di Cristo fosse la causa della
risurrezione dei corpi di tutti gli uomini, allora dopo la sua risurrezione noi avremmo
dovuto vedere risorgere i morti; cioe, posta la causa, segue I'effetto. Cosi sembrerebbe.
Un ragionamento plausibile che sembrerebbe deporre quindi in modo contrario

all'effettiva causalita della risurrezione di Cristo sulla risurrezione dei nostri corpi.

Seconda obiezione: quando la Rivelazione insegna che i corpi risorgeranno, essa lega
questa risurrezione al giudizio. Lo diciamo anche nel Credo: «E di nuovo verra nella
gloria per giudicare i vivi e i morti». Questo giudizio, per ragioni di giustizia, richiede che,
oltre al premio e alla punizione relativamente all'anima, ci sia anche il premio o la
punizione per il corpo, perché ciascuno di noi ha meritato e si € macchiato di colpe nella
propria vita con I'anima e il proprio corpo. Sembrerebbe che la risurrezione della carne
sia un'esigenza della giustizia divina e dunque, sotto questo punto di vista, la
risurrezione di Cristo non aggiungerebbe nulla. E |a giustizia divina ad essere causa della

risurrezione dei corpi, a prescindere - in questa ottica - dalla risurrezione del Signore.

La terza obiezione riguarda la difficolta a rintracciare quale tipo di causa eserciterebbe
la risurrezione. In particolare, con questa obiezione, Tommaso riflette sui tre tipi di
causalita possibile: la causalita esemplare, la causalita efficiente, la causalita meritoria,

escludendole tutte e tre.

Quarta e ultima ohiezione: Cristo ha distrutto la morte morendo; sono la sua
passione e la sua morte in particolare ad avere distrutto la morte e quindi ad avere
restituito la vita, anche la vita dei corpi che sara la grande sconfitta finale della morte,

perché la morte domina fino a quando domina la separazione dell'anima e del corpo.


https://lanuovabq.it/it/la-giustificazione-il-testo-del-video

Ma appunto ad essere causa della distruzione della morte & stata la morte di Cristo:
dunque, sembra che la risurrezione di Cristo sia un semplice effetto, non abbia quindi

nessuna effettiva causalita sulla “morte della morte”, cioe sulla risurrezione dei corpi.

Questo é un po’ il ventaglio delle obiezioni. Eppure, la Rivelazione & esplicita in
pit punti. Prendiamo ad esempio il testo della Prima lettera ai Corinzi (15, 20-21):
«Cristo e risuscitato dai morti, primizia di coloro che sono morti. Poiché se a causa di un
uomo venne la morte, a causa di un uomo verra anche la risurrezione dei morti». La
primizia dei morti indica qui la primizia dei risorti. E dunque & la Rivelazione a dirci che la
risurrezione di Gesu ha molto a che fare con la risurrezione dei nostri corpi, ne e la
causa. Ora cerchiamo di capire e commentare con argomenti di ragione, che si

appoggiano chiaramente alla Rivelazione, questa verita.

San Tommaso ci da un principio importante di ragione e ci dice che cio che € primo
nel proprio genere & causa di ci0 che segue. Facciamo un esempio semplicissimo.
Adamo é stato il primo uomo, il primo del genere umano, e dunque ¢ la causa degli altri
appartenenti alla natura umana e che sarebbero venuti successivamente. Questo & un
principio di ragione. Ora, san Tommaso ci dice: la risurrezione di Cristo € in assoluto la
prima nel suo genere, perché mai nella storia del'umanita un morto é risorto, come
Cristo, con una risurrezione di gloria. Ricordate che c'é tra le risurrezioni
imperfette - le risurrezioni di morti che risorgono per morire poi nuovamente, cioe
risorgono a questa stessa vita mortale - e la risurrezione perfetta, cioe il risorgere per
non morire piu, il risorgere a una vita gloriosa. Sotto questo genere il Signore € in
assoluto il primo, € la primizia dei risorti, come ci dice san Paolo, la primizia di coloro che
sono morti e quindi & anche la primizia di coloro che risorgeranno: a causa di un uomo

verra anche la risurrezione.

Questo & importante, perché ci dice che proprio perché la risurrezione di Cristo € la
prima nel suo genere, essa é causa di cid che verra dopo nel suo stesso genere. Ancora,
san Tommaso fa una precisazione importante: «ll Verbo di Dio innanzitutto conferi la
vita immortale al corpo unito a sé per natura, e per mezzo di esso compie la risurrezione
in tutti gli altri» (lll, g. 56, a. 1).

Qual é la precisazione? San Tommaso ci ricorda un punto che abbiamo gia trattato
parlando della risurrezione di Cristo, cioé che Cristo risorge non in virtu della sua
umanita (la natura umana non era in grado di riunificare 'anima e il corpo separati dalla
morte), ma risorge per virtu divina: & la persona del Verbo, nella sua natura divina, che
rida la vita immortale al corpo, quindi riunisce I'anima al corpo e li riunifica per una vita

nuova, immortale, gloriosa. E per mezzo di questo stesso Verbo che avverra la


https://lanuovabq.it/it/la-risurrezione-di-cristo-il-testo-del-video

risurrezione gloriosa di tutti gli altri.

Teniamo presente questo assunto perché é fondamentale sia per rispondere alle
obiezioni che vedremo sia per capire anche l'articolo seguente. Ricordiamo la prima
obiezione: se la risurrezione di Cristo fosse la causa della risurrezione dei corpi, i corpi
sarebbero gia dovuti risorgere; data la causa, avremmo gia dovuto avere l'effetto in tutti.
Ma san Tommaso dice: la risurrezione di Cristo € causa della nostra risurrezione per la
virtu del Verbo; ora, il Verbo agisce come una causa volontaria. Questo e importante. La
stessa risurrezione di Cristo avviene per virtu divina, per virtu del Verbo; ogni
risurrezione successiva avverra per virtu del Verbo, per virtu divina. Ma, attenzione: il
Verbo & persona divina, quindi agisce non come causa meramente strumentale, come

causa inanimata, fisica, ma agisce come causa volontaria.

Nell'ordine delle cause ci sono delle cause volontarie, libere, e delle cause che invece
non sono libere. Una pietra che rotola non & libera di decidere se cadere o non cadere: &
nell'ordine delle cause necessarie. Invece esistono delle cause libere che dipendono
dalla volonta: il fatto che io parli a voi é frutto di una causa libera, volontaria. Il Verbo
agisce come causa volontaria, evidentemente. Allora cosa significa questo? Proseguiamo
con la risposta alla prima obiezione: «Non e quindi necessario che l'effetto segua
immediatamente, ma secondo le disposizioni del Verbo di Dio» (lll, g. 56, a. 1, ad 1).
Cioe, non c'@ una necessita della conseguenza perché, trattandosi di una causa
volontaria, e in particolare una causa divina, essa puo determinare in qualche modo

I'effetto: un effetto che puo essere differito e non immediato.

Qual é la ragione per cui il Signore ha scelto di non dare immediatamente effetto alla
propria causalita nella risurrezione dei corpi? Dice Tommaso: «In modo da conformarci
prima a Cristo nella sofferenza e nella morte in questa vita passibile mortale, per
giungere poi a partecipare la somiglianza della sua risurrezione» (ibidem). Il differimento
dell'effetto sta proprio nella conformazione a Cristo. Come Cristo e giunto alla
risurrezione passando dalla passione e dalla morte, cosi coloro che sono in Cristo. Ed
era dunque sapiente, conveniente, che la virtu divina non desse immediatamente
seguito all'effetto della propria causalita, cioé in sostanza che i morti non risorgessero

subito.

La seconda obiezione riguarda la questione della giustizia di Dio. San Tommaso
spiega: «La giustizia di Dio € la causa prima della nostra risurrezione, ma la risurrezione
di Cristo ne e la causa seconda e quasi strumentale» (lll, g. 56, a. 1, ad 2). San Tommaso
ci sta dicendo che c'¢ causa e causa. E chiaro che la causa principale della risurrezione

dei corpi sta nella natura umana, cioe nel fatto che il premio o la punizione per cio che



abbiamo compiuto in questa vita con la nostra anima e con il nostro corpo raggiunga sia
I'anima che il corpo. E tuttavia questa giustizia divina ha voluto agire tramite una causa
seconda e quasi strumentale, cioé: non ha voluto agire tramite altro, ha voluto agire
mediante la risurrezione di Cristo. Avrebbe potuto fare diversamente? Nulla lo vieta, ma
ha scelto, ha voluto per sapienza che a concorrere come causa seconda fosse proprio la

risurrezione del Signore. E vedremo tra un po’ perché.

San Tommaso conclude dicendo cosi: «<Dal momento che Dio ha decretato di
liberarci in questo modo, € evidente che la risurrezione di Cristo € la causa della nostra
risurrezione» (ibidem). Al di la di tutti i discorsi e ragionamenti che possiamo fare, noi
sappiamo che Cristo e risorto: e risorto come primizia di coloro che risorgono. Dio,
dunque, ha decretato che la risurrezione di Cristo fosse effettivamente la causa della
nostra risurrezione; & una causa ordinata, una causa seconda rispetto a una causa
prima. Dunque, vediamo che i due argomenti non si escludono: non e che poiché la
risurrezione di Cristo e causa della risurrezione dei corpi, allora non lo € piu la giustizia
divina e viceversa; ma entrambe sono cause coordinate e rispettano un ordine

gerarchico.

Un po’ piu complessa é la risposta alla terza obiezione. Qual ¢ il tipo di causalita
che la risurrezione del Signore esercita nella risurrezione dei corpi? San Tommaso dice:
sicuramente non & causa meritoria. Perché non € causa meritoria? Perché con la
risurrezione il Signore non & piu nello stato dei viatori. | viatori siamo noi. Non & piu
nella condizione di questa vita mortale, nella quale si pud meritare o demeritare.
Quanto al merito, tutto & compiuto definitivamente con la passione del Signore, ma non
I'effetto, non & compiuta la causalita. E compiuta la causalitd meritoria, ma essa non
racchiude tutte le causalita che si possono esercitare. Ne rimangono altre due: la causa
efficiente e la causa esemplare. San Tommaso ci dice che la risurrezione di Cristo agisce

sia come causa efficiente sia come causa esemplare sulla nostra risurrezione.

Perché come causa efficiente? Per quello che abbiamo detto prima. Non perché il
corpo risorto del Signore possa risuscitare altri corpi, ma per la virtu divina. Ricordiamo
che il corpo e I'anima del Signore Gesu sono uniti ipostaticamente alla sua divinita; e
quindi in virtu della divinita che la risurrezione del suo corpo diventa causa efficiente
della risurrezione degli altri corpi, che & un altro modo per ribadire quello che abbiamo
detto fino adesso. E Dio che opera la risurrezione dei corpi, ma ha deciso di farlo tramite

la risurrezione della carne del Signore Gesu.

Secondo punto: cos'é la causa esemplare? £ |a tensione, la tendenza di cid che &

meno perfetto ad andare verso cio che & piu perfetto, ad imitare cio che é piu perfetto.



Allora san Tommaso ci dice che la risurrezione di Cristo é effettivamente il modello, la
causa esemplare della nostra risurrezione, la quale non sara che una partecipazione
della sua risurrezione gloriosa. E san Tommaso ci dice che in qualche modo c'@ una
conformazione di noi alla risurrezione di Cristo. Possiamo dire che la risurrezione di
Cristo nella carne ha una sorta di forza esemplare attrattiva, che attrae, “aspira” in
qualche modo tutta 'umanita a prendere parte a questo modello, a questo exemplum.
Qui torna di nuovo questa idea dell'esempio, che non & semplicemente un esempio da

imitare, del tipo “lui fa una cosa buona e io la imito”, & qualche cosa di piu profondo, di

intrinseco.

Nella risposta all’'ultima obiezione - ciog, la morte (non la risurrezione) di Cristo ha
distrutto la morte e ci ha dato la vita -, san Tommaso dice: «In rapporto all'efficienza
dovuta alla virtu divina, sia la morte di Cristo che la sua risurrezione sono in generale
causa sia della distruzione della morte che della riparazione della vita» (lll, g. 56, a. 1, ad
4). Nella morte di Cristo agisce la virtu divina: non & la morte in quanto tale a dare la
vita. Di per sé, non e che la morte distrugge la morte, e la risurrezione da la vita: questo
avviene - come abbiamo visto diverse volte - per la virtu divina che opera attraverso la
morte e la risurrezione del Signore, perché tutto discende dal dogma dell'unione
ipostatica, dellunione delle due nature nell'unica persona del Verbo. E quindi, rispetto
alla virtu divina, non c'é differenza tra la morte e la risurrezione come capacita di
causare la distruzione della morte e di dare la vita. Invece la distinzione la troviamo nella
causalita esemplare. Dice infatti Tommaso: «Rispetto alla causalita esemplare, la morte
di Cristo (...) & causa della distruzione della nostra morte, mentre la sua risurrezione (...)
& causa della riparazione della nostra vita» (ibidem). E chiaro: dal punto di vista della
causalita efficiente, quindi della natura divina che agisce, non c'é differenza tra la morte
e la risurrezione del Signore nel causare la morte della morte e quindi la riparazione
della vita; c'e differenza invece sotto I'aspetto della causa esemplare, dove
evidentemente la morte & causa esemplare della distruzione della nostra morte, e la

risurrezione é causa esemplare della nostra risurrezione.

Riguardo alla causa meritoria, abbiamo invece visto che la passione e morte del

Signore € anche causa meritoria, diversamente dalla risurrezione.

Nell'art. 2 san Tommaso si domanda se la risurrezione del Signore sia anche
causa della risurrezione delle anime, cioé dell'opera della giustificazione. Anche qui
presenta delle obiezioni, le riassumiamo. Un'obiezione & che il corpo non puo agire sullo
spirito, dunque la risurrezione della carne del Signore non puo agire sulla risurrezione

degli spiriti, delle anime. Un’altra obiezione: dal momento che il Signore voleva fare



I'analogia tra la risurrezione di Cristo come causa di risurrezione dei corpi e delle anime,
allora dovremmo avere lo stesso effetto; ma siccome tutti i corpi, sia dei buoni che dei
cattivi (i buoni per ricevere il premio, i cattivi per ricevere la condanna), risorgeranno,
allora anche tutte le anime dovrebbero risorgere (e quindi essere giustificate). Terzo, la
remissione dei peccati - che & il fulcro della giustificazione, il senso della giustificazione -
e dovuta alla morte del Signore, non alla sua risurrezione. Dunque, queste sono le tre
grosse obiezioni che sembrerebbero impedire di affermare che la risurrezione del

Signore sia stata la causa anche della risurrezione delle anime.

Ora, nella sua risposta san Tommaso pone il punto chiave che abbiamo gia visto
. Qual & questo punto chiave? E che ad agire nella risurrezione di Cristo & la virtu della
divinita. Non sono 'anima e il corpo del Signore, ma € la virtu della divinita che agisce in
Cristo nella sua risurrezione. La virtu della divinita & capace di agire sulle anime, ma Dio
ha deciso di farlo servendosi della risurrezione di Cristo come strumento. Leggiamo san
Tommaso che richiama i punti salienti di quello che abbiamo visto riguardo alla
causalita della risurrezione del Signore nei confronti della risurrezione dei corpi: «La
risurrezione di Cristo, come si € gia notato, agisce per la virtu della divinita, la quale si
estende non solo alla risurrezione dei corpi ma anche a quella delle anime» (lll, g. 56, a.
2). E chiaro: la virtu divina si estende a tutto, anima e corpo. «La risurrezione di Cristo
dunque possiede la capacita strumentale di produrre non solo la risurrezione dei corpi,
ma anche la risurrezione delle anime» (ibidem). Poiché & la virtu divina che agisce e ha
deciso di agire per mezzo della risurrezione, ecco che la risurrezione puo essere sia
causa efficiente della risurrezione dei corpi sia causa efficiente della risurrezione delle
anime, cioé della giustificazione. Detto in altro modo, proprio per rispondere
all'obiezione che il corpo non puo agire sullo spirito, san Tommaso ribadisce: «La
causalita della risurrezione di Cristo raggiunge le anime non per la virtu propria del suo
corpo risuscitato, ma per la virtu della divinita ad esso ipostaticamente unita» (lll, g. 56,
a. 2, ad 2). E perché questo corpo che risorge & unito ipostaticamente alla divinita che
puo essere la causa seconda, la causa strumentale sia della risurrezione dei corpi sia

della risurrezione delle anime. Dunque, cosi € risolta la prima obiezione.

San Tommaso dice poi che la risurrezione della carne agisce anche come causa
esemplare della risurrezione delle anime, non solo della risurrezione dei corpi,
perché riprende l'insegnamento di san Paolo nella Lettera ai Romani (6, 4): «Come Cristo
fu risuscitato dai morti per mezzo della gloria del Padre, cosi anche noi possiamo
camminare in una vita nuovax. Quindi, c'e questa esemplarita che la risurrezione di

Cristo esercita sulle anime.



L'altra obiezione che avevamo richiamato: se la risurrezione di Cristo fa risorgere
tutti i corpi, allora dovrebbe far risorgere anche tutte le anime. Perd san Tommaso ci
invita a fare attenzione perché la risurrezione delle anime, a differenza della
risurrezione dei corpi, richiede un aspetto: il merito. Tommaso dice che il merito «é un
effetto della giustificazione: la risurrezione dei corpi invece & ordinata sia alla pena che
al premio, i quali dipendono dalle funzioni del giudice. Cristo ha il compito di giudicare,
ma non di giustificare tutti. Per questo egli risuscitera tutti secondo il corpo, ma non

secondo l'anima» (I, g. 56, a. 2, ad 3).

Che cosa vuol dire? Certamente la grazia che Cristo ci ha meritato e la virtu divina che
scaturisce dalla sua umanita sono in grado di giustificare tutti gli esseri umani, ma non
tutti vengono giustificati. E perché non tutti vengono giustificati? Perché, la risurrezione
delle anime, il rinascere a vita nuova, implica il merito, che e un effetto della
giustificazione. Ciog, questa grazia viene data a tutti ma occorre poi che divenga
“efficace” per la libera collaborazione delluomo; sempre ispirata e sostenuta dalla
grazia, eppure, € una collaborazione reale che e fonte di merito. Non mi soffermo su
questo aspetto, vi rimando alle catechesi su giustificazione e ; aspetti delicati, ma
estremamente importanti. Non cosi per la risurrezione dei corpi dove Cristo agisce
come giudice universale. Giudichera tutti a prescindere dal loro merito, e quindi tutti
verranno giudicati nella loro umanita, anima e corpo, da Cristo, con una differenza

sostanziale: alcuni per la condanna, altri per il premio eterno.

Infine, la virtu divina @ causa tramite la risurrezione di Cristo; sia la passione che
la risurrezione sono causa della giustificazione, cioé della risurrezione delle anime.
Quindi non é solo la morte di Cristo a causare la remissione dei peccati, a portare la
giustificazione, ma, essendo la remissione dei peccati e la giustificazione causate dalla
virtu divina, ecco che essa agisce sia tramite la passione e morte del Signore che tramite
la sua risurrezione. Dunque la risurrezione di Cristo & anche causa effettivamente -
attenzione - della risurrezione delle anime. Non & causa meritoria e abbiamo visto
perché: Cristo finisce di meritare con la fine della sua vita da viatore; eppure non esiste
solo la causalita meritoria, esistono anche la causalita efficiente e la causalita esemplare,
e Cio fa si che la causalita della risurrezione di Cristo si estenda anche alla risurrezione

delle anime, alla salvezza delle anime.

Questa catechesi conclude il ciclo sulla risurrezione di Cristo. La prossima volta

vedremo la queestio 57 che verte sull'ascensione di Gesu al cielo.


https://lanuovabq.it/it/il-merito-il-testo-del-video

