LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 94 - La trascrizione

La beatitudine - 1l testo del video

Luisella

Scrosati

Stiamo commentando la creazione delle cose visibili e in particolare e la creazione

dell'uomo. Abbiamo dedicato alcuni incontri per “stabilire” il posto delluomo allinterno
della creazione di Dio, quindi tra gli esseri invisibili e della creazione visibile inferiore

alluomo.

La scorsa volta abbiamo fatto una riflessione su questa caratterizzazione della


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/maschio-e-femmina-li-creo-il-testo-del-video

differenza sessuale maschio e femmina. E oggi proseguiamo, cercando di penetrare il
senso di quel creato a immagine e somiglianza di Dio, che san Tommaso commenta in un

modo a mio avviso splendido.

Mi rifaccio dunque di nuovo alla Somma Teologica. Siamo nella I-ll, cioé nella prima
parte della seconda parte. E in questa sezione san Tommaso dedica un piccolo trattato
(sono cinque questioni), piccolo ma densissimo, a un tema particolare, importantissimo,

che e quello della beatitudine.

Per Tommaso, il fatto che I'uomo sia creato a immagine e somiglianza di Dio
significa in sostanza che €, secondo un'espressione classica, capax Dei, capace di Dio.
Avremo modo di declinare bene il senso di questa espressione, ma intanto la
imprimiamo nella memoria, perché e I'espressione che straordinariamente rende
I'altezza della vocazione a cui l'uomo é chiamato. Ora, il punto da capire e proprio
questo, cioé che questa immagine e somiglianza con cui I'uomo & stato creato fa si che
I'uomo sia chiamato, tenda al proprio fine, a qualcosa che sia in grado di appagare
guesta sua natura fatta a immagine e somiglianza di Dio. Questa ¢ la traiettoria che

cercheremo di seguire in questa Ora di dottrina e sicuramente anche nella prossima.

San Tommaso affronta questo tema, partendo da lontano. E un tema fondamentale,
perché il grande rischio che corriamo sia nell'ambito della filosofia e della teologia
morale, ma anche poi nell'ambito della dogmatica, € quello di non tenere piu conto,
neanche sullo sfondo, che la beatitudine e non altro € la chiamata dell'uomo, € il senso
della vita dell'uomo, ¢ lo “standard” al quale I'uomo & chiamato, senza il quale non puo
essere felice perché non raggiunge cio a cui € chiamato, cio che Dio ha posto nella sua
natura di uomo. Avremo modo di specificare bene anche il senso di natura. Comunque

vedremo una cosa alla volta.

Dunque, san Tommaso parte da lontano. Parte da lontano per mettere bene i
fondamenti su cui poi costruire I'argomentazione su questo tema cosi importante. E
nella prima questione - sviluppata in otto articoli, che vi riassumo - san Tommaso parte
da questo dato importante: tutto cio che agisce, agisce per un fine. Tutto. In questo tutto
c'é tutto, qualsiasi realta creata. Chi agisce, agisce per un fine, ma con una distinzione:
mentre le creature libere, nel caso dell'uomo le creature razionali, fanno questo
muovendo sé stesse, le creature non razionali lo fanno perché sono, potremmo dire,

mosse da un altro verso un fine.

La cosa é evidente quando pensiamo a una realta che non ha una volonta, non ha un

movimento proprio. Pensiamo ad una biro, che chiaramente riceve il fine da chi? Da chi



la pone in atto; cioé io la utilizzo col fine di scrivere oppure col fine di lanciarla a
qualcuno di importuno... Dunque, tutto cio che agisce, agisce per un fine. L'animale,
anche lui, agisce per un fine perché mosso da altro. Chi ha impresso, per esempio,
all'uccellino di muoversi verso il verme o verso l'insetto per cibarsene? Non ¢ lui che in

qualche modo ha posto in sé questo fine: Dio ha posto in lui questo fine.

Nel caso dell'uomo, la nostra natura ha un fine, che dovremmo adesso esplorare e
che non ci siamo dati. Tuttavia, muoverci verso questo fine & in nostro potere: questa e
la grande differenza. Quella natura particolare razionale, che € l'uomo, ha questa
caratteristica. Certamente ha un fine che non & lui a darsi, ma il muoversi verso questo

fine dipende da lui, & lui che muove sé stesso.

Ora, ogni azione umana é contraddistinta dall'agire per un fine che é conosciuto
e voluto. E gli esempi si possono sprecare. o prendo I'automobile per andare al lavoro.
Dunque il fine specifica il mio atto. Ma vado al lavoro perché? Perché ho bisogno di
guadagnarmi lo stipendio. Ma perché ho bisogno di guadagnare lo stipendio? Per poter
vivere, mantenere me e la mia famiglia. Ma perché devo mantenere me e la mia
famiglia? E cosi via. Come vedete, ogni azione ha un fine, che possiamo chiamare
intermedio, il quale poi & ordinato a un altro fine, il quale poi & ordinato a un altro fine e
cosi via. C'é una catena, potremmo chiamarla, di finalita. Molti dunque sono i fini di una

0 piu azioni, evidentemente.

Ma é necessario, dice san Tommaso, ammettere un fine ultimo, che metta “in
moto” questi fini intermedi e che & il fine ultimo dei fini intermedi. In sostanza, quel fine
per il quale, in vista del quale, noi raggiungiamo questi fini intermedi; e I'esempio che vi
ho fatto prima. Solo che appunto, in questa catena, non si puo andare all'infinito. Ci
deve essere un fine ultimo che rende ragione di questi fini intermedi e in qualche modo
li mette in atto. Ora, questo fine ultimo e quel fine che io voglio per sé stesso, perché gli
altri fini li voglio in vista di un altro fine. Prendere la macchina lo voglio in vista di andare
al lavoro, andare al lavoro lo voglio in vista di guadagnarmi da vivere: lo voglio in vista
di... Ma c'é un fine ultimo che rende ragione di tutti questi fini che e voluto per sé stesso,

che cioé non rimanda a un altro fine.

Ora, questo fine che caratteristica deve avere? Per san Tommaso € chiarissimo. E
una questione di ragionamento (non € ancora una questione in cui entra propriamente
la fede) e cioe deve essere qualcosa che appaga l'intenzione, perché se non la
appagasse io vorrei quel fine in vista di un altro fine. Ciog, il fine ultimo deve avere
questa caratteristica: deve appagare pienamente, perché deve essere voluto per sé

stesso, non per altro, altrimenti non sarebbe ultimo, ma a sua volta intermedio. Ora,



questo fine ultimo chiaramente non puo che essere uno. Se non fosse uno, ma fosse
molteplice, significa che nessuno di loro sarebbe in grado di appagare pienamente

['intenzione umana.

Dunque, deve essere un bene totale. Cosa vuol dire? Un bene tale da appagare
pienamente, da non lasciare altro verso cui tendere. Dev'essere naturale. Cosa vuol dire
naturale? Deve appagare quella natura che lo cerca. Se fosse al di sotto non potrebbe
essere fine ultimo, perché quella natura cercherebbe altro. Se fosse al di la di questa
natura, non conforme a questa natura, non verrebbe intenzionato. Nessuno tende a cio
che non rientra nel proprio “radar”. L'ampiezza del radar € in questo caso la natura, la
natura umana. Dunque, deve avere questa caratteristica di essere naturale in questo
senso: capace di appagare quella natura che lo cerca, quella natura che tende a, &

inclinata a.

Terzo: il fine ultimo deve essere specificante, cioé specificante la volonta. Che cosa
vuol dire? Vuol dire che in sostanza e cid che unisce tutti gli altri atti. Tutti gli atti che la
volonta pone in essere, che I'uomo pone in essere, vengono in qualche modo specificati
da questo fine ultimo tramite i fini parziali, intermedi, di cui abbiamo parlato prima.
Allora capiamo che il fine ultimo, che deve esistere per la ragione detta prima, che deve
essere unico per la ragione detta prima, deve avere queste caratteristiche, altrimenti
non € un fine ultimo, & un fine parziale, un fine intermedio. Ora, € interessante che
questo fine ultimo per sé stesso non puo che avere queste caratteristiche. E, di
conseguenza, questo fine ultimo & unico per tutti gli uomini. Per quale ragione? Perché
tutti gli uomini hanno questa apertura della loro natura per cercare un fine che abbia

|ll

queste caratteristiche; € il “marchio” della natura umana che é diverso da quello, per

esempio, di un animale, di un ortaggio o di altro, che hanno invece il loro fine proprio.

L'articolo 7 della queestio 1 ci dice una cosa importante: se e vero che questo fine
ultimo & uguale per tutti, da cosa deriva che invece gli uomini cerchino svariate cose e
ognuno ponga il suo fine in cose completamente diverse? Tommaso cerca di rispondere
in questo articolo: «Stando dunque alla ragione di fine ultimo, tutti concordano nel
desiderio del fine ultimo, poiché tutti desiderano il raggiungimento della propria
perfezione, costitutivo della ragione di ultimo fine» (ST I-Il, .1, a.7). Ciog, in sostanza,
prima di dire che il mio fine ultimo & questo, quello o quell'altro, Tizio, Caio e Sempronio,
che pongono i loro fini in cose diverse, cercano tuttavia queste cose sotto la stessa
ragione formale. Cioe, tutti cercano che cosa? In qualche modo il raggiungimento del
perfezionamento di sé, cioé il godimento di qualcosa che appaghi la propria vita, il

proprio essere. Questo orientamento & cid che caratterizza la natura umana in quanto



tale. E dunque, quando gli uomini cercano dei beni particolari, li cercano sotto questo

aspetto di bene che possa appagare.

Ma san Tommaso precisa: «Non tutti invece concordano nell'ultimo fine, quando si
tratta di stabilire I'oggetto in cui la suddetta ragione si trova» (ibidem). E qui abbiamo
tutta una schiera di “ultimi fini": c'e chi lo cerca nel potere, chi nella ricchezza, chi
nell'onore, chi in una vita tranquilla, eccetera. Ma ognuno che cerca cose diverse, lo
cerca - il fine ultimo - sotto questa ragione formale, che & quella che determina, che
caratterizza la nostra natura. Ora, san Tommaso dice: «Allo stesso modo sara
necessariamente bene perfettissimo quello che & desiderato come fine ultimo da coloro
che hanno gli affetti bene ordinati» (ibidem). Attenzione: la diversita nasce dal fatto che
ognuno di noi dipende da una serie di fattori - comunitari, personali, educativi,
caratteriali, vita, cultura, religione - che fa si che questo bene che e ultimo, che esaurisce
la ricerca dell'uomo, che lo porta a compimento, viene concretizzato in quello piuttosto
che in quest'altro. San Tommaso dice: Qualis unusquisque est, talis finis videtur ei; a
ciascuno, in base a com'e, il fine appare in un certo modo. Quindi, mentre c'e una
determinazione della natura, c'e una indeterminazione quanto al fine concreto a cui noi
diamo il nome di fine ultimo: quel fine che noi cerchiamo per sé stesso dipende da tanti
fattori. E dunque vediamo l'importanza di questi fattori culturali, sociali, comunitari,

personali, I'educazione, la cultura, l'istruzione.

San Tommaso specifica nella prima risposta alle obiezioni: «| peccatori si
allontanano da quel bene in cui realmente si trova I'essenza dell'ultimo fine, ma non
dalla ragione formale dell'ultimo fine che ricercano, ingannandosi, in altri oggetti» (
ibidem). Cioe, la differenza tra il giusto e il peccatore non ¢ - attenzione - nella ragione
formale del fine ultimo. Sia il giusto che il peccatore cercano la stessa ragione formale
del fine ultimo, cid che appaga I'uomo, cid che ha quelle caratteristiche di bene totale, di
bene naturale, di bene specificante che abbiamo visto prima; ma si inganna il peccatore
rispetto al giusto sul dove concretamente lo sta cercando. E cosi, nella risposta alla
seconda obiezione, il motivo per cui esistono tra gli uomini vari sistemi di vita sta nella
«diversita degli oggetti in cui si cerca la ragione di bene supremo» (ibidem). Ritorna

questa idea, su cui san Tommaso insiste. L'uomo cerca I'essenza della beatitudine.

Ci si chiede: che cos'é la beatitudine? Qual € quell'elemento che caratterizza la
beatitudine per 'uomo? Cercando appunto l'essenza della beatitudine, diciamo cosi,
Tommaso tralascia quegli elementi che pure concorrono alla beatitudine, ma non ne
costituiscono I'essenza. Nella queestio 2, san Tommaso ha escluso tutte le cose che non

possono essere oggetto di beatitudine. Nella queestio 3, si domanda, in particolare



nell'art. 2, se 'essenza della beatitudine possa essere qualcosa che riguarda la parte
sensitiva dell'uomo. Evidentemente, san Tommaso dice no. Ma attenzione, che cosa vuol
dire? La natura umana chiaramente ha una dimensione sensitiva, ma non si esaurisce in
questa parte; se la beatitudine, se I'essenza della beatitudine fosse qualche cosa che
riguarda la parte sensitiva, chiaramente rimarrebbe tutta una sfera dell'uomo che non

sarebbe soddisfatta e quindi questo “qualcosa”, questa X, non sarebbe la beatitudine.

Pero san Tommaso ha ben presente che I'uvomo € uno e dunque dice molto
apertamente che i sensi partecipano della beatitudine come, potremmo dire, una
ridondanza. Nell'art. 3, dice apertamente che le operazioni dei sensi possono far parte
della beatitudine come conseguenti. Ciog, la beatitudine dell'uomo include, si riverbera
sulla parte sensitiva; evidentemente, dopo la morte, in quel miracolo straordinario
riservato alla fine dei tempi, che riguarda la risurrezione dei corpi, dove appunto i corpi,
i nostri corpi liberi dal vulnus della morte, da quella decadenza provocata dal peccato
originale, si riuniranno a noi stessi per riformare I'uomo integrale e dunque la

beatitudine chiaramente coinvolgera la parte sensitiva, ridondera sulla parte sensitiva.

Ma la domanda di Tommaso & un'altra: qual & I'essenza della beatitudine? La
Sua essenza va cercata in quelle che sono, diciamo, le dimensioni, le facolta
caratteristiche tipiche dell'uomo, che lo distinguono dagli altri esseri, e cioé l'intelletto e
la volonta. Ora, qui abbiamo un tema importante, perché la risposta che da san
Tommaso ha spiazzato per molto tempo le aspettative. Aspettative che noi troviamo
elencate nei “sembra che” dell'art. 3 (ricordiamo che ogni articolo di ogni queestio della
Summa si apre con alcuni elementi che lui ricava dal ragionamento, da filosofi, da altre

autorita che sembrano dire il contrario di quello che lui vuole sostenere).

In sostanza, queste obiezioni si condensano in un‘unica grande obiezione, cioé:
I'essenza della beatitudine € un atto della volonta, non dell'intelletto. Per esempio, viene
citato sant'Agostino: la beatitudine dell'uomo consiste nella pace, ma la pace rientra
nell'ambito del volere. Oppure, la beatitudine & il bene supremo, ma il bene & oggetto
della volonta, non dell'intelletto. Dunque |'essenza della beatitudine dev'essere un atto
della volonta. O ancora, la volonta e la prima causa dell'operare, perché e la volonta che
muove tutte le altre facolta, tutte le altre potenze. Quindi la beatitudine deve
appartenere alla volonta. O ancora, obiezione classica: I'amore di Dio € la carita, che e la
piu grande delle virtu; ma |I'amore verso Dio, che € un atto della volonta, & piu nobile
della conoscenza, che € un atto dell'intelletto, quindi la beatitudine consiste in un atto

della volonta.

Eppure san Tommaso dice: |a beatitudine, I'essenza della beatitudine consiste in un



atto dell'intelletto. Come mai arriva a una conclusione cosi diametralmente opposta a
queste obiezioni che appaiono assolutamente ragionevoli? Il ragionamento che fa san
Tommaso si fonda su questo: prima di tutto, perché non puo essere un atto della
volonta? Attenzione, san Tommaso non sta dicendo che la volonta non c'entra niente
con la beatitudine dell'uvomo: sta dicendo che I'essenza della beatitudine non puo essere

un atto della volonta.

Leggiamo l'art. 4 della queestio 3: «Si € gia detto che per la felicita si richiedono due
cose: una che ne costituisce I'essenza, e un'altra che ne costituisce |'accidente proprio,
cioe il godimento che la accompagna» (ST I-Il, g. 3, a.4). C'e I'essenza della beatitudine e
c'e il godimento che accompagna questa essenza, diciamo cosi, raggiunta. E adesso
spiega perché I'atto della volonta non puo essere I'essenza della beatitudine: «Infatti la
volonta si volge al fine o per desiderarlo se & assente o per acquietarsi in esso, se e
presente» (ibidem). E chiaro: la volonta si chiama anche appetito razionale, cioé tende a.
Dunque, se questo bene non e presente, lo desidera; se & presente, si acquieta. Ora, &
chiaro che il desiderio del fine non & il conseguimento del fine, ma piuttosto un moto
verso il fine. Dunque se il bene non e presente, I'atto della volonta desidera questo fine;

il che non vuol dire ancora conseguirlo, ma vuol dire mettersi in moto per conseguirlo.

«Il godimento poi sopravviene alla volonta per il fatto che il fine & presente. Ma non
e vero il contrario, che una cosa diviene presente perché la volonta ne gode» (ibidem).
Ciog, in sostanza la volonta o muove verso oppure gode di qualcosa che & presente. Ma
come fa a essere presente? E questo il senso della domanda quale sia I'essenza della
beatitudine. Come fa questo fine ultimo, questo bene sommo a essere presente? La
volonta tende a, oppure, una volta che c'e, ne gode, ma manca la parte intermedia: chi

lo coglie? E qui viene la seconda parte.

San Tommaso prima fa un esempio molto semplice. Il ladro che vuole un bene,
finché lo vuole non lo raggiunge. Per avere il bene, ci vuole un altro atto, che & I'atto
appunto di afferrare, prenderselo e portarselo a casa, che certamente € mosso dalla
volonta, ma e un atto distinto dalla volonta. E quindi, una volta che ce I'ha, finalmente
gode del bottino che ha preso. Ora, qual & questa “mano del ladro”, dal punto di vista
della beatitudine? San Tommaso lo spiega: «Dapprima c'e la volonta di conseguirlo
[questo fine ultimo; quindi la volonta ¢ [i, & il motore, € lei che parte]. Poi ne abbiamo il
conseguimento per il fatto che esso [il fine ultimo] diviene a noi presente mediante un
atto dell'intelletto [cioé I'intelletto lo conosce, lo vede questo bene ultimo, che si palesa
all'intelletto e lo riempie]. E finalmente la volonta appagata si acquieta nel fine gia

posseduto» (ibidem). Quindi una volta afferrato dall'intelletto che lo “vede”, la volonta si



appaga, si placa, non deve piu cercare altro perché il suo bene & reso presente.

Dunque, dice san Tommaso: «L'essenza della beatitudine consiste in un atto
dell'intelletto. Alla volonta invece spetta il godimento che accompagna la beatitudine» (
ibidem). Dunque, la facolta che riesce ad afferrare, a portare dentro il fine ultimo, perché
la volonta ne goda, ¢ l'intelletto. Perché l'intelletto riesce a portar dentro? Perché il
conoscere - attenzione, conoscere qui come visio - € proprio il portar dentro, non in
modo fisico, ma in modo intenzionale, cioé secondo il modo dell'intelletto; € portare
dentro questo bene conosciuto, che la volonta a questo punto afferra e ne gode. Non
bisogna evidentemente esagerare questa distinzione; € una distinzione, non € una

separazione tra la volonta e l'intelletto: 'uomo é uno.

Ma la volonta umana da che cosa si differenzia dagli altri appetiti delle creature non
razionali? Proprio dal fatto che ha un'intelligenza. E questa intelligenza che caratteristica
importantissima ha? Ha un'apertura universale e quindi permette alla volonta di non
restare attaccata a un bene particolare. Ciog, I'apertura, I'occhio della volonta, che e
I'intelligenza, questa sua apertura all'universale fa si che la volonta, quando trova un
bene “capisce” che € un bene parziale, che non corrisponde a questa apertura e dunque
la volonta € libera, non e vincolata a qualcosa di particolare, perché quel qualcosa di
particolare non & in grado di riempire pienamente questa apertura della volonta. Ma
quando sopravviene invece qualcosa o qualcuno che € in grado di riempire questa
estensione dell'intelletto, ecco che l'intelletto viene come assorbito e la volonta a quel
punto non vuole cercare altro: l'intelletto gli mostra qualcosa che & conforme proprio
alla natura dell'uomo, cioe riesce a riempire quella vastita, quell'apertura universale
propria dell'intelligenza dell'uomo e dunque poi della volonta dell'uomo. E un testo

densissimo, importante. Vedremo poi alcune ripercussioni nella prossima puntata.

Attenzione. San Tommaso fa una distinzione tra la beatitudine imperfetta e la
beatitudine perfetta. La beatitudine perfetta € legata al nostro intelletto speculativo.
Cosa vuol dire speculativo? Che vede, che contempla, sara pienamente riempito e
dunque non sara una beatitudine che riguarda l'intelletto pratico. Cosa vuol dire

intelletto pratico? L'intelletto che deve regolare le azioni e le passioni umane.

Ma, dice san Tommaso, quando invece parliamo della beatitudine imperfetta,
che ¢ la beatitudine che e possibile raggiungere gia quaggiu, invece li c'entra eccome
I'intelletto pratico. «La felicita ultima e perfetta che ci attende nella vita futura consiste
totalmente nella contemplazione. Invece la beatitudine imperfetta, che & possibile avere
al presente, consiste innanzitutto e principalmente nella contemplazione; perd in modo

secondario consiste anche nelle operazioni dell'intelletto pratico che regola le azioni e le



passioni umane» (ST I-Il, g. 3., a. 5), proprio perché in questa vita € ancora necessario
regolare le passioni che, se non sono regolate, prendono il sopravvento, e le azioni
umane, secondo la prudenza. Quando questo mondo passera, non sara piu necessario.

Ed ecco che la beatitudine coinvolgera pienamente I'intelletto speculativo, la visione.

Attenzione, san Tommaso corregge subito il tiro: non dice che la beatitudine
consiste nelle scienze speculative, ma nella visio Dei. E infatti I'articolo principe della
queestio 3 & il numero 8, dove san Tommaso spiega che ad appagare questo desiderio
dell'uomo verso il fine ultimo, dunque ad appagare l'intelletto speculativo dell'uomo,
non sono delle scienze particolari, ma € la visione dell'essenza divina: «Ora, dal
momento che l'intelletto umano, conoscendo la natura di un effetto creato, arriva a
conoscere solo I'esistenza di Dio, la perfezione da esso conseguita non ¢ tale da
raggiungere veramente la causa prima, ma rimane ancora il desiderio naturale di
indagarne la natura» (ST I-Il, g. 3., a. 8). Cioe, la modalita di conoscere Dio che abbiamo
in questa vita arriva a conoscere in qualche modo I'esistenza di Dio, ma rimane, dice
Tommaso, ancora il desiderio di conoscere chi € realmente Dio, Lui stesso, non per via
appunto di ragionamento o di deduzione. «Quindi ['uomo] non e perfettamente felice.
Per la felicita perfetta si richiede dunque che l'intelletto raggiunga |'essenza stessa della
causa prima» (ibidem), cioe € necessario alla beatitudine dell'uomo che l'intelletto

raggiunga l'essenza di Dio.

Ma non bisogna fraintendere questo passo. Infatti, nella risposta alla seconda
obiezione, san Tommaso non sta dicendo che noi conosceremo Dio come Dio conosce
Sé stesso, ma conosceremo Dio, la sua essenza, come noi possiamo conoscerla: «La
beatitudine di Dio, il quale abbraccia e comprende perfettamente col suo intelletto la
propria essenza, € superiore a quella dell'uomo o dell'angelo, i quali vedono
quell'essenza senza averne la piena comprensione» (ibidem). Che cosa vuol dire? Come
si fa a essere pienamente beati senza avere la piena comprensione? E una
comprensione piena quanto a noi, quoad nos. Quanto a noi, essa riempie questa
apertura dell'intelletto dell'uomo e dunque la volonta la raggiunge e si appaga. Ma non
€ piena quanto a sé stessa, cioe la nostra visione dell'essenza divina &€ pienamente
appagante perché “riempie” noi, diciamo cosi, ma non “riempie” Dio. Cioé, per capirci, la
conoscenza che Dio ha di Sé stesso e dunque la beatitudine di Dio nell'abbracciare
perfettamente con il suo intelletto la propria essenza € infinitamente superiore rispetto

a quella dell'uomo.

Dunque, dire che vediamo I'essenza di Dio non vuol dire che vediamo Dio cosi come

Egli &, nel senso di come Lui e in grado di conoscere e vedere Sé stesso: rimane la



differenza ontologica. E tuttavia quella visione che noi abbiamo deve essere per forza
dell'essenza di Dio, perché se l'intelletto non coglie I'essenza non é appagato; ma coglie
pur sempre quell'essenza proporzionata a sé, proporzionata alla propria natura,

proporzionata all'estensione del proprio intelletto e del proprio desiderio.

La prossima volta andremo avanti a riflettere su questo tema della beatitudine, a cosa
Dio ha chiamato l'uomo. E affronteremo una questione importante, che € quella del

desiderio naturale di conoscere Dio.



