
Image not found or type unknown

LA SFILATA DI GUCCI

In passerella non sfilano abiti, ma pensieri

pericolosi

ATTUALITà 05_03_2018

https://www.newdailycompass.com/it/attualita


img

Image not found or type unknown

Tommaso 

Scandroglio

Image not found or type unknown

Al “Milano Fashion Week”, che si è concluso lo scorso 27 febbraio, il direttore creativo di

Gucci Alessandro Michele, omosessuale dichiarato, ha fatto sfilare modelli e modelle

con la propria testa mozzata in mano, con terzi occhi che spuntavano sulla fronte, con

draghi tenuti in mano, etc. A far da passerella una sala operatoria. Cosa voleva

rappresentare con questo allestimento Michele? Il fatto che la natura umana può essere

reinventata e che l’uomo può essere assemblato a proprio piacimento come una

macchina, come se fosse un cyborg.

Così si è espresso Michele: “Ho voluto i tavoli operatori perché per me rappresentano

alla perfezione l’atto creativo di inventare delle possibilità. Il mio e quello di tutti è un

lavoro da chirurghi. Ritagliamo, riassembliamo e sperimentiamo le nostre personalità

come su un tavolo operatorio. Il mio luogo creativo, poi, è in apparenza identico alla sala

operatoria perché rappresenta l’ordine nella confusione totale del corpo, dei tessuti,

degli strumenti”. Che il corpo umano sia un organismo confuso e non ordinato è un

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio


giudizio che può venire solo da chi ha una mente un po’ confusa.

Ad ispirare Michele è stato il saggio Un manifesto per Cyborg scritto dalla filosofa

femminista statunitense Donna Haraway pubblicato nel 1985. In merito a questo libro

Michele ha poi aggiunto: “Il mio compagno Giovanni Attili mi ha fatto scoprire questo

libro che per me è stato profetico. È un racconto antropologico e filosofico che si

interroga su chi siamo e chi vogliamo essere. Il cyborg è come un simbolo di

emancipazione dalla natura perché la natura non ci ha donato un corpo intoccabile. Per

questa collezione, avevo così in mente qualcosa di ultra naturale, qualcosa di ibrido.

Sono felice di essere nato ibridato. È per me una cosa da manifestare e da accudire.

Perché per me l’ibrido e la trasformazione sono rivelatrici di tante cose. Prendete, per

esempio, i modelli che portano la propria testa in mano. Sono a mio parere una

metafora di quanto si faccia fatica a crescere ed accudire la propria testa. E a mio parere

i vestiti, la moda possono davvero prendersi cura della tua testa e della tua personalità

in modo poetico. Venero la differenza, l’unicità, il cambiamento. E se i venti della politica

e della società tornano a parlare del contrario, la risposta creativa si fa e si deve fare

ancora più radicale. La mia, quindi, non è moda ma istigazione”.

Alcune brevi considerazioni su questa riflessione che oscilla tra la filosofia estetica

e l’antropologia, riflessione apparente strampalata e bizzarra ma che invece è rivelatrice

di una certa sensibilità contemporanea assai decadente. Innanzitutto è interessante

notare che Michele abbia recepito appieno la lezione del fisicismo oggi dominante in

parte rilanciato dagli scritti del filosofo Jürgen Habermas: l’uomo è solo il suo corpo e

quindi la natura umana è concetto fisico. Da qui la possibilità di cambiare la natura

umana, di reinventarla al pari di un’acconciatura. Si può incidere su di essa come fa il

chirurgo con un organo o come fa il tatuatore sulla pelle.

Seconda considerazione. Il libro che ha galvanizzato Michele è scritto da una

femminista. Il femminismo radicale, almeno in prima battuta, predicava, forse senza

saperlo, non che la donna diventasse sempre più donna ma che la donna diventasse un

uomo. Ecco il prodromo culturale della teoria dell’identità di genere: l’uomo che si fa

donna e viceversa. L’autopoiesi della persona che crede di determinarsi nella sua

struttura metafisica. Seppur questo processo non può che esplicarsi in senso sociale,

esso indica una dinamica che vorrebbe essere ontologica: ossia le donne dovrebbero

realmente diventare in tutto e per tutto come gli uomini. E, tra l’altro, se sei uomo pur

essendo donna ti sentirai attratta dalle donne. Nomasi lesbismo.

Anche in questo caso si pensa che la natura femminile e maschile possa essere

modificata e dunque anche superata. Da qui il sessualmente neutro oppure, come



accennava Michele, l’ibridazione dei due sessi o di più sessi. Ma se la natura umana è un

fatto fisico o sociale ed è quindi manipolabile, l’uomo non solo può cambiare sesso, ma

anche, in senso aristotelico, genus,  ciò a voler dire che può diventare animale (ecco i

draghi nella sfilata), vegetale o cosa. L’uomo può reificarsi, cioè diventare oggetto.

Ampie dimostrazioni ne abbiamo già avute: i feti scartati con l’aborto perché difettosi,

l’uomo prodotto in provetta e stoccato nei freezer, l’embrione manipolato e clonato

come quando si produce una copia di un oggetto con una stampante in 3D, il nascituro

commissionato a donne che a loro volta si reificano diventando incubatrici di carne,

l’anziano a cui staccare la spina perché elettrodomestico rotto, etc.

Ma la modificazione dell’umano non può che sfociare nel transumano, nel post-

umano, nell’ultra-naturale per usare l’espressione del direttore di Gucci. E’ l’uomo

macchina, il cyber-uomo che può essere assemblato come si vuole e customizzato a

piacimento, con teste intercambiabili e terzi occhi. L’uomo diventa una realtà aumentata

e dunque diventa virtuale, cessa di essere “essere umano” e si annulla in un “non essere

umano”, un essere solo pensato, solo costruito razionalmente. Se tu che sei maschio

puoi essere anche non maschio, allora ciò comporta che tu che sei un essere umano

puoi anche diventare non umano, ad esempio una macchina. Il processo graduale di

robotizzazione della persona umana è testimoniato non solo dall’evoluzione delle

protesi chirurgiche, pratica ovviamente lecita, ma anche dalla filmografia: pensiamo a

Robocop, all'agente di polizia Del Spooner della pellicola  Io, Robot, ad Anakin Skywalker

alias Dart Fener della saga Star Wars. Di conserva se nella teoria del gender il maschio

può diventare femmina e viceversa, nella teoria del postumano se l’uomo può diventare

macchina ciò significa che anche le macchine possono diventare persone (è tutto il

campo nuovissimo della roboetica), macchine che prendono il nome di umanoidi, robot

con inserti biologici nella loro struttura. Pensiamo a questo proposito ai film Terminator.

Il potenziamento umano dunque non è più parte di quel processo di

autoperfezionamento antropologico che prendeva il nome di vita virtuosa, ma è

meramente meccanico perché l’uomo è solo una grandiosa macchina. Si tratta in

definitiva di intervenire sull’uomo come il chirurgo interviene sul corpo del paziente che

taglia e cuce al pari di un sarto. E così torniamo al sarto Gucci e al tavolo operatorio.

Cambiare natura e diventare sessualmente neutri o macchine è operazione assai simile

allo stilista: disegnare un abito è disegnare il nuovo uomo. Indossare un abito dell’ultima

collezione è indossare una inedita natura umana che ti diventa una seconda pelle.

Rivestirsi della seducente promessa di onnipotenza, come la nudità dei nostri

progenitori si rivestì del peccato.

E dunque a Milano in passerella non sono sfilati abiti, ma pensieri pericolosi.



Michele infatti parlava di istigazione, istigazione a disfarsi della propria condizione di

creatura, percepita come un limite, per diventare come Dio. Suadente invito già

ascoltato nell’Eden qualche tempo fa. Ci andò male allora, meglio non riprovare.


