
fenomeni

Immortalità digitale, il rischio di mercificare

l’esistenza

EDITORIALI 20_02_2026

Ruben 

Razzante

Il desiderio di oltrepassare la fine biologica non è mai scomparso dall’immaginario

collettivo, ma oggi assume forme nuove, intrecciandosi con algoritmi, archivi digitali e

sistemi di Intelligenza Artificiale. In questo scenario prende corpo quella che viene

https://www.newdailycompass.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/ruben-razzante
/it/ruben-razzante
/it/ruben-razzante


definita immortalità digitale: non una resurrezione, bensì la costruzione di repliche

virtuali capaci di imitare linguaggio, abitudini espressive e tratti caratteriali di persone

scomparse.

Attraverso l’elaborazione di e-mail, messaggi, fotografie, video e contenuti social,

software avanzati generano avatar e chatbot che dialogano con i vivi, offrendo una

continuità simulata che si colloca a metà strada tra commemorazione e interazione

artificiale. Il recente rapporto dell’Eurispes, intitolato “Il mercato dell’immortalità. Nuove 

società, nuove sensibilità”, analizza il fenomeno inserendolo in un quadro più ampio di

trasformazioni culturali, economiche e antropologiche.

Dallo studio emerge come la cosiddetta Digital Afterlife Industry si stia

strutturando come un settore in espansione, dove la gestione dell’eredità digitale

diventa servizio commerciale e promessa di permanenza simbolica. La memoria

individuale, un tempo affidata al racconto e al ricordo condiviso, viene così convertita in

patrimonio informatico da conservare, processare e talvolta vendere, con un evidente

mutamento nel modo in cui la società concepisce il rapporto tra identità e morte. Il

rapporto non limita l’analisi alle sole repliche virtuali, ma le colloca accanto ad altre

pratiche orientate al superamento dei limiti naturali: terapie anti-aging, medicina

rigenerativa, estensione della vita, fino alla crioconservazione dei corpi nella speranza di

future rianimazioni.

Si tratta di percorsi differenti, accomunati però dall’aspirazione a ridurre la 

vulnerabilità umana e a posticipare, o aggirare, la fine. Particolarmente rilevante è

l’attenzione dedicata alle generazioni più giovani. Millennials e appartenenti alla

Generazione Z, cresciuti in un ambiente interamente digitalizzato, non considerano

queste prospettive semplici fantasie speculative, ma possibilità concrete con cui

misurarsi. I dati raccolti evidenziano un atteggiamento ambivalente: curiosità e apertura

verso l’innovazione convivono con inquietudini profonde.

Molti giovani dichiarano disagio di fronte alla dissoluzione del confine tra vita e 

morte, ritenendo che l’interazione con una replica artificiale possa interferire con

l’elaborazione del lutto, prolungando l’attaccamento e ostacolando il necessario

processo di distacco. Accanto alla dimensione emotiva emerge con forza la questione

del consenso: l’idea di ricreare digitalmente una persona senza una volontà esplicita

espressa in vita viene percepita come lesiva della dignità individuale. Non è soltanto un

problema di tutela dei dati personali, ma di rispetto dell’identità anche dopo la

scomparsa.



Non a caso, una quota significativa di intervistati afferma di non desiderare per

sé una sopravvivenza digitale, giudicata ambigua e potenzialmente invasiva. Il rapporto

sottolinea inoltre come il dibattito non sia confinato all’Italia: studiosi di etica della

tecnologia e filosofi mettono in guardia dai rischi connessi ai cosiddetti “fantasmi

digitali”, evidenziando criticità quali l’autenticità delle interazioni, la possibilità di inganno

emotivo e la progressiva mercificazione del ricordo.

Le tecnologie oggi disponibili, viene ricordato, consentono esclusivamente 

simulazioni comportamentali; le ipotesi di trasferimento della mente su supporti

informatici restano, allo stato attuale delle conoscenze scientifiche, prive di basi

concrete. La distanza tra narrazione futuristica e realtà tecnica rimane quindi ampia, ma

ciò non attenua l’impatto sociale delle applicazioni già operative.

Anche una semplice imitazione può produrre effetti reali su chi vi si rapporta,

modificando dinamiche affettive e percezioni della perdita. Per questo motivo, dal

rapporto emerge l’esigenza di un quadro normativo chiaro e condiviso che sappia

governare lo sviluppo del settore, evitando che la logica del profitto prevalga su

considerazioni etiche e psicologiche.

L’immortalità digitale, più che offrire una soluzione definitiva alla paura di 

scomparire, rivela una trasformazione profonda del nostro modo di intendere la

presenza e la memoria: in un’epoca in cui ogni traccia può essere archiviata e

rielaborata, la finitudine non viene cancellata ma reinterpretata attraverso dispositivi

tecnologici. La vera posta in gioco non è tanto la possibilità di sopravvivere in forma

virtuale, quanto la ridefinizione dei confini tra ricordo autentico e simulazione, tra

continuità simbolica e illusione di permanenza, in una società che deve ancora decidere

quali limiti porre alla propria aspirazione di durare oltre il tempo biologico.

Se non regolato con attenzione, il mercato dell’immortalità rischia di 

trasformare l’esistenza in un bene scambiabile, dove ricordi, identità e relazioni

vengono confezionati come prodotti su misura, riducendo la complessità della vita a un

archivio di dati monetizzabili e subordinando il significato umano della memoria alle

logiche del profitto e della performance tecnologica.


