
Venerdì della Bussola

Il realismo di Leone XIV, ovvero: la libertà si

fonda sulla verità

ATTUALITà 17_01_2026

Ermes 

Dovico

L’importanza dell’ordine delle cose, il rapporto tra verità e libertà, la denuncia di un

linguaggio fuorviante che non è ancorato alla realtà oggettiva. Questi i temi chiave

affrontati nella diretta di ieri dei Venerdì della Bussola, intitolata Il realismo di papa Leone

https://www.newdailycompass.com/it/attualita
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/ermes-dovico
/it/ermes-dovico
/it/ermes-dovico
https://www.youtube.com/watch?v=3_0bK3U-rdg


e che ha preso spunto dal discorso del Santo Padre al corpo diplomatico (9 gennaio

2026), dove il realismo emerge proprio come filo conduttore di tante importanti

questioni trattate da Robert Prevost, dalla difesa della vita fin dal concepimento

all’obiezione di coscienza. Una diretta moderata da Stefano Chiappalone, che ha avuto

come ospiti Stefano Fontana, nota firma del nostro quotidiano e direttore

dell’Osservatorio Card. Van Thuan, e Guido Vignelli, collaboratore della Bussola e dello

stesso Osservatorio.

Il discorso di Leone XIV «ha una grande importanza perché contiene un quadro di

riferimento strutturale su come dobbiamo pensare e agire», fa presente Fontana. Una

visione organica che ha la sua chiave di volta, appunto, nel realismo. Ma cosa significa

questo termine? «Significa che esiste la verità e non solo le interpretazioni della verità.

Significa che esiste la natura e non solo la storia», spiega il direttore del Van Thuan,

chiarendo che qui «natura non va intesa come gli alberi, l’acqua, eccetera, ma come

l’ordine delle cose, a cominciare dalla natura dell’uomo, la persona umana nella sua

essenza, ciò che è l’uomo». Questo ha inevitabili riflessi anche per la Chiesa. Si pensi al

rapporto, oggi spesso rovesciato, tra dottrina e pastorale: «Se c’è la verità, se c’è l’ordine

delle cose, sia nel senso delle cose reali che delle verità rivelate, allora c’è la dottrina, la

quale ha il primo posto rispetto alla pastorale, che tutto sommato è una prassi che trova

nella dottrina l’orientamento». Secondo Fontana, insomma, il quadro concettuale fornito

da Leone in questo discorso «si colloca sostanzialmente sulla linea di Benedetto XVI».

Ispirandosi a sant’Agostino e in specie all’opera La città di Dio, Prevost ha

ricordato che non può esserci pace se la città terrena manca di «un fondamento

trascendente e oggettivo», cioè se esclude Dio. Fontana chiarisce a proposito che il

potere politico – per garantire la giustizia e quella che Agostino chiama «tranquillità

dell’ordine» – non può fondarsi su sé stesso (pena la sua perversione), ma deve avere un

fondamento, che per essere tale «non può essere qualcosa di manipolabile a piacere»,

ma proprio grazie alla sua trascendenza e oggettività ha «una sua assolutezza di verità e

di bene che si impone in quanto tale, che non è soggetta alle nostre valutazioni sulla

base dei nostri interessi, orientamenti, opinioni, eccetera». L’importante discorso di

Leone si riconduce dunque al semplice buonsenso, perché in definitiva, sottolinea

Fontana, «se non c’è questo fondamento c’è l’anarchia, c’è il nichilismo, c’è l’io e le sue

voglie, come diceva Benedetto XVI».

Tutto ciò si collega a un principio troppo spesso dimenticato, ossia che senza

verità non può esserci libertà autentica. «Era stato proprio sant’Agostino uno dei primi a

chiarire che una cosa è il libero arbitrio cioè la capacità di scegliere, altra cosa è la

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2026/january/documents/20260109-corpo-diplomatico.html


libertà, nel senso che se io esercito la mia capacità di scelta per fare il male perdo la

libertà perché divento schiavo di me stesso, delle mie voglie», afferma Fontana, che poi

aggiunge: «La libertà richiede la verità perché è la verità che ci fa uscire da noi stessi, dai

nostri interessi, dalle nostre visioni particolari» e ci consente di vivere la nostra

vocazione, sentendola come un dovere. Al contrario, l’impostazione filosofica della

modernità ha rovesciato i termini, assolutizzando la libertà e ponendola a fondamento

della verità.

Rispetto alla libertà di religione, il direttore del Van Thuan spiega che essa non va

intesa «secondo la libertà moderna, cioè come il diritto dell’uomo di scegliere al

supermercato delle religioni la religione che gli fa più comodo», bensì deve essere

sempre legata al dovere di cercare la verità, quindi il vero Dio.

La ricerca della verità può essere ostacolata dalla manipolazione del linguaggio,

altro aspetto su cui si è soffermato Leone, che ha parlato di «un linguaggio nuovo, dal

sapore orwelliano». Dietro domanda di Chiappalone su questo punto, Vignelli ha

spiegato che nel romanzo 1984 «il potere dominante immaginato da Orwell modifica le

parole e di conseguenza i ragionamenti per poi plasmare le conoscenze e le coscienze

dei cittadini». Non si tratta solo di fantasia narrativa: nella realtà succede proprio che

«chi manipola il linguaggio può manipolare anche le coscienze e quindi il futuro. E

questo lo vediamo anche nell’educazione dei minorenni». Oggi domina una neolingua,

spacciata come “inclusiva”, ma che nella pratica è uno strumento di potere.

Segno palese di questa manipolazione sono i cosiddetti “nuovi diritti”, che

hanno dato adito a quel cortocircuito a cui si è riferito il Papa nel suo discorso, visto che

essi comprimono e aggrediscono perfino il diritto alla vita e la libertà di coscienza. Come

ricorda Vignelli, «tutti i diritti presuppongono dei doveri». Invece i “nuovi diritti” «non

derivano da nessun dovere e contrastano con l’ordine delle cose». La distorsione del

linguaggio è entrata anche nel mondo ecclesiale. Vignelli fa alcuni esempi: «Oggi non si

parla più di vizio ma di imperfezione. Non si parla più di pentimento ma di

riconciliazione, come se fosse una specie di accordo tra due parti dello stesso livello.

Non si parla più di colpa ma di cedimento o fragilità». È evidente che la scelta delle

parole «non è neutrale» e, anzi, mette a rischio la formazione di una retta coscienza.

Secondo Vignelli, nella Chiesa c’è chi ha sottovalutato il problema del linguaggio

: «Per esempio, dopo il Concilio si è cominciato a dire: “Basta cambiare il linguaggio per

farci capire meglio dal pubblico contemporaneo, tanto la dottrina non cambia”. Non è

esattamente così. La forma è importante anche per la trasmissione della verità». Di

questo sono sempre stati molto consapevoli gli esponenti del pensiero rivoluzionario.



Vignelli richiama il caso di Antonio Gramsci, «il quale disse che la rivoluzione comunista

si realizzerà solo quando il Partito sarà riuscito a imporre alle masse un linguaggio

proletario», in modo da «abolire il senso comune per sostituirlo con un senso comune

rivoluzionario», attraverso appunto la manipolazione delle parole.


