
SANTI DA LEGGERE / 17

Il Purgatorio di san Patrizio, anticipo del viaggio

dantesco

CULTURA 02_02_2026

Giovanni 

Fighera

Il patrono d’Irlanda

Patrono e apostolo d’Irlanda, San Patrizio è una delle figure più affascinanti del

cristianesimo antico. Nato nella Britannia romana intorno al 385, figlio di una famiglia

https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera


cristiana e romanizzata, conobbe presto la durezza della vita: a sedici anni fu rapito dai

pirati irlandesi e venduto come schiavo nelle terre del Nord. Lì, tra pascoli solitari e

lingue sconosciute, maturò una fede profonda e un’intuizione decisiva: quel popolo che

lo teneva in catene non era rozzo né barbaro, ma portatore di una dignità tribale e di un

senso del sacro che lo colpirono.

Fuggito dopo sei anni di servitù e tornato in patria, sognò gli irlandesi che lo chiamavano

per nome: interpretò quella voce come una vocazione. Si formò in Gallia sotto la guida

di san Germano di Auxerre, abbracciò la vita monastica a Lérins, studiò i metodi

missionari dei monaci italiani e, infine, fu consacrato vescovo per succedere a Palladio

nell’opera di evangelizzazione dell’Irlanda.

Con intelligenza e coraggio seppe conquistare la fiducia dei re locali, introdusse il

monachesimo, fondò diocesi e formò un clero autoctono, affrontando l’ostilità dei druidi

e le calunnie dei pelagiani. Morì nel 461, lasciando un’isola profondamente trasformata

e una memoria destinata a diventare leggenda. È in questo contesto di fede, visioni e

conversioni che nasce il racconto più misterioso legato al suo nome: il Purgatorio di san

Patrizio.

La porta segreta dell’aldilà: la nascita del Purgatorio di san Patrizio

Tra le storie medievali che hanno attraversato i secoli, poche possiedono la forza

visionaria del Purgatorio di san Patrizio, una cavità nascosta in un luogo deserto

d’Irlanda che, secondo la tradizione, Cristo stesso mostrò al santo come varco verso

l’aldilà. Chi avesse avuto il coraggio di entrarvi per un giorno e una notte, animato da

autentico spirito di penitenza, avrebbe potuto contemplare con i propri occhi le pene dei

malvagi e le gioie dei beati, tornando sulla terra purificato. Attorno a questa soglia

misteriosa, san Patrizio fece costruire una chiesa e un muro con una porta custodita dal

priore: un luogo di pellegrinaggio, timore e speranza, che attirò folle di penitenti e

generò racconti destinati a circolare per secoli.

Il cavaliere Owein: un viaggio tra visione e penitenza

Fra questi racconti, il più celebre è quello del cavaliere Owein, protagonista del Tractatus 

de Purgatorio Sancti Patricii composto da H. de Saltrey. L’autore ricorda che l’avventura

risale al tempo di re Stefano, mentre Matteo di Parigi la colloca al 1153. Owein narrò la

sua esperienza al monaco cistercense Gilberto di Luda, che a sua volta la trasmise a

Saltrey: una catena di voci che ha permesso alla leggenda di giungere fino a noi.

Carico di peccati e deciso a riscattarsi, Owein affronta la prova come un’impresa

cavalleresca. I demoni tentano subito di bruciarlo su un rogo, ma falliscono; il cavaliere

attraversa poi una landa buia e desolata, sferzata da un vento che sembra trapassare il



corpo, preludio alle visioni terribili che lo attendono. Il suo viaggio si snoda attraverso

una sequenza di luoghi di pena che colpisce per la forza delle immagini e per la

sorprendente vicinanza con alcuni episodi della Commedia dantesca.

I campi della pena

Nel primo campo, Owein vede uomini e donne nudi, distesi a terra, mani e piedi confitti

al suolo con chiodi ardenti, che gridano «Parce!» e «Miserere!» in un lamento miserabile.

È impossibile non pensare ai violenti contro Dio dell’Inferno dantesco, distesi sulla

sabbia infuocata, o agli ipocriti crocifissi al suolo nella bolgia XXIII: la postura dei corpi, il

pianto, la lingua sciolta dal dolore, persino il lessico sembrano risuonare da un testo

all’altro.

Nel secondo campo, le anime giacciono supine o prone, avvinghiate da serpenti, rospi e

draghi che affondano aculei infuocati nei loro cuori. La scena richiama da vicino la bolgia

dei ladri (Inferno XXIV-XXV), dove i serpenti mordono, stringono, trafiggono, e le anime

subiscono metamorfosi dolorose.

Il terzo campo mostra uomini e donne trafitti da chiodi ovunque, flagellati dai demoni; il

quarto è un regno di fuoco, dove i corpi sono sospesi a catene roventi, appesi per i

capelli o per le braccia, arrostiti, fritti, bruciati da uncini conficcati negli occhi e nelle

orecchie. Poi appare una gigantesca ruota di fuoco che trascina le anime in un moto

vorticoso: quando una metà sale, l’altra sprofonda nelle fiamme sotterranee.

L’edificio termale che segue è uno dei luoghi più impressionanti: vasche ribollenti di

metalli liquidi in cui le anime sono immerse a diverse profondità, «fino alle sopracciglia»,

«alle labbra», «al petto», «alle ginocchia». La precisione anatomica con cui il Tractatus

descrive il livello dell’immersione trova un parallelo sorprendente nel Flegetonte

dantesco (Inferno XII), dove i violenti sono immersi nel sangue bollente a livelli diversi,

dal ciglio ai piedi.

Infine, Owein scorge una montagna da cui scende un fiume di fuoco; sulla cima soffia un

vento gelido che precipita le anime nel fiume infuocato, un’immagine che ricorda

l’«astripeto regno» dantesco, dove vento e fuoco convivono in un equilibrio terribile.

L’ultima soglia è un pozzo da cui esce una fiamma nera e fetida: le anime vi cadono

come scintille. I demoni avvertono Owein che quella è la vera porta dell’Inferno, da cui

non si torna.

Echi danteschi: immagini, strutture e corrispondenze sorprendenti

Dopo tanto orrore, il cavaliere giunge davanti a un muro altissimo, con porte dorate e

un profumo soave che invade l’aria: è il Paradiso terrestre. Una processione solenne –

croci, ceri, palme, canti – lo accoglie. Due figure ecclesiastiche lo guidano su un monte



da cui si intravede una porta ardente, l’ingresso al Paradiso celeste. Una fiamma scende

dal cielo e tocca il capo di ciascuno: è il cibo di Dio, nutrimento eterno dei beati. Owein

vorrebbe restare, ma non gli è concesso. Purificato, torna indietro: i demoni non

possono più toccarlo. Dopo quindici giorni di preghiera, parte per la crociata e, tornato

in patria, si fa servitore del monaco Gilberto, contribuendo alla costruzione di

un’abbazia.

Le somiglianze tra il Tractatus e la Commedia non si limitano alle immagini delle pene.

Anche la successione dei tormenti presenta analogie sorprendenti: nel Tractatus, Owein

incontra prima anime inchiodate a terra, poi anime assalite dai serpenti; nella Commedia

, Dante vede prima gli ipocriti crocifissi a terra (Inferno XXIII), poi i ladri avvolti dai

serpenti (Inferno XXIV-XXV). Ma il punto più affascinante riguarda la macrostruttura del

Purgatorio: entrambi gli aldilà comprendono una zona antistante, sette luoghi di pena e

un Paradiso terrestre con una processione simbolica. Certo, Dante compie una

rivoluzione: sottrae il Purgatorio al mondo sotterraneo, lo trasforma in una montagna

luminosa, introduce il contrappasso, i vizi capitali, la psicologia individuale, la teologia

tomista e la pratica della confessione.

 


