LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

LEGGERE DANTE

Il desiderio umano @ un trampolino verso Dio

m 31.12_2018

Manuela
Antonacci

“Grandezza di Dio e dignita delluomo”, basterebbero queste poche battute per definire

efficacemente lo spirito di un’epoca, quella medievale in cui, per la prima e forse unica
volta nella storia, convivono armoniosamente due visioni apparentemente opposte:
teocentrismo e antropocentrismo, per di piu in intima connessione e reciproca

dipendenza. Un'epoca in cui 'uomo é pienamente consapevole di svettare al di sopra di


https://www.newdailycompass.com/it/creato
/it/manuela-antonacci
/it/manuela-antonacci

tutti gli esseri viventi in quanto cosciente di essere stato voluto e creato da un Tu che

I'ha chiamato amorevolmente alla vita e, come nell'esperienza di un amore grande, anzi,
in questo caso, di un amore “primordiale”, I'io prende coscienza di sé, della sua dignita e
matura, proprio all'interno del rapporto con il Tu che lo costituisce. Una consapevolezza
profonda, particolarmente radicata nelluomo medievale (dal piu dotto al piu semplice) e

che troviamo mirabilmente espressa nella poetica di Dante.

L'importanza del fattore umano, la positivita del reale, sono elementi che permeano
le opere dantesche, fino a caratterizzarle e manifestano I'esperienza profonda,
personale, umana e spirituale del rapporto con un Dio che si e reso non solo
“manifesto” ma “incontrabile” nel dato reale, venendo a vincere in sé, ogni
contraddizione, ogni dissidio tra carne e spirito, risolvendo, anzi, in se stesso due realta

da sempre considerate in un perenne ed inevitabile rapporto conflittuale.

Lo sguardo di Dante &, insomma, |o sguardo delluomo medievale che percepisce il
reale come luogo della teofania di Cristo e per questo ne ha una visione positiva, motivo
per cui il Poeta indica in un elemento “umano troppo umano” (direbbe qualcuno..)

ovvero il desiderio, il trampolino di lancio privilegiato per arrivare a Dio.

Una dinamica, quella del desiderare, che &€ mirabilmente descritta nel IV trattato del
Convivio in cui viene individuato in quest'atto che caratterizza 'uomo, rispetto a tutti gli
altri esseri viventi, il motore che lo indirizza verso la Meta: Onde vedemo li parvuli
desiderare massimamente un pomo; e poi, piu procedendo, desiderare uno augellino; e poi,
piu oltre, desiderare bel vestimento; e poi lo cavallo; e poi una donna; e poi ricchezza non
grande, e poi grande, e poi piu. E questo incontra perché in nulla di queste cose truova quella
che va cercando, e credela trovare piu oltre. Per che vedere si puo che I'uno desiderabile sta
dinanzi all'altro alli occhi della nostra anima per modo quasi piramidale, che 'l minimo i
cuopre prima tutti, ed é quasi punta dell'ultimo desiderabile, che é Dio, quasi base di tutti. Si
che, quanto dalla punta ver la base piu si procede, maggiori apariscono li desiderabili; e
questa é la ragione per che, acquistando, li desiderii umani si fanno pit ampii, I'uno appresso
dell'altro, poi un bel vestimento, poi il cavallo, poi una donna e poi ricchezza non grande e

poi grande e poi pit (Convivio IV, Xll, 14-16).

Dante, qui intende descrivere i desideri umani come gli strati di una piramide,
ciascuno dei quali € necessario per arrivare a prendere coscienza del desiderio del bene
per eccellenza, Dio stesso. In quest'ottica, nessuna delle cose agognate, nemmeno la piu
semplice, come il “pomo” desiderato dai “parvuli”, & inutile perché rappresenta l'ulteriore
gradino di una scalinata che porta direttamente a Dio. Allo stesso modo, Beatrice, per

Dante, rappresenta uno dei gradini fondamentali in questa straordinaria scalata verso



Dio e per questo non ha bisogno di essere rinnegata come Laura, la donna amata da
Petrarca. Dante, insomma, volendo arrivare a Dio, comprende che non puo perdere
I'amore per la sua donna che & uno straordinario trampolino di lancio verso di Lui. Anzi
Dante ha I'ardire di portare I'amore di Beatrice dentro il cuore di Dio, cucendo I'amore
umano dentro il cuore del Creatore, spingendosi fino a presentare Beatrice come colei

che gli fa fare esperienza di Cristo, del Divino.

Cio e estremamente evidente nel | Canto del Paradiso in cui Dante fissa lo sguardo di
Beatrice che a sua volta fissa le sfere celesti Beatrice tutta nell’etterne rote/ fissa con gli
occhi stava/ e io in lei le luci fissi di la su rimote: & nello sguardo della sua amata, irradiato
dalla luce divina, che Dante ritrova l'unita del suo io, perché negli occhi di Beatrice viene
stabilito, in quel momento, il contatto tra cielo e terra. Dante sperimenta l'unita di sé,
della sua dimensione umana e spirituale, attraverso lo sguardo che Beatrice gli rimanda
della sua esperienza del divino che si sta compiendo in quel preciso istante, perché
Beatrice, nellopera di Dante, rappresenta la massima realizzazione dell'umano,

trasfigurato in Dio.

Questo ci fa comprendere come per il sommo poeta, 'uomo non si salvi
“nonostante” la realta ma “attraverso” la realta, perché, grazie al Mistero
dell'Incarnazione, la realta assume un significato altissimo divenendo segno di Dio
stesso. E’ quello che dice esplicitamente san Francesco nel “Cantico delle creature”,
quando tesse le lodi di ciascun elemento del creato perché De te, Altissimo, porta
significatione. Quindi in Dante e nel Medioevo, la concezione della positivita della realta
deriva dalla consapevolezza che 'uomo, piu di tutte le creature, ha una sua dignita, una

sua statura, un valore irriducibile, in quanto voluto nella sua singolarita da Dio.

E 'uomo nel suo rapporto privilegiato col Creatore di cui € coerede e figlio amato, &
il protagonista del Salmo 8: Se guardo il tuo cielo, opera delle tue dita, la luna e le stelle che
tu hai fissate, che cosa é I'uomo perché te ne ricordi, il figlio dell'uvomo perché te ne curi?
Eppure I'hai fatto poco meno degli angeli, di gloria e di onore lo hai coronato: gli hai dato
potere sulle opere delle tue mani, tutto hai posto sotto i suoi piedi. Versi poetici e ispirati
che intendono dirci che solo guardando il cielo e le stelle, solo sollevando lo sguardo
verso Dio, 'uomo entra in rapporto col proprio io, perché pud fare davvero esperienza
di sé, unicamente attraverso l'Infinito. Insomma siamo di fronte alla versione
“scritturale” di cio che afferma in modo deciso e stringato san Tommaso D’Aquino nella
Somma Teologica quando dice che L’o é capacita di rapportarsi a cid che non é lio e che

L'anima conosce quando si attua, quando cioé incontra cio che conosce, non prima.

Un po’ come la primissima forma di esperienza del sé che fa il neonato quando



incontra il “tu” della mamma che lo allatta: lo sguardo della mamma che lo nutre e che il
bambino incontra, ha la funzione di uno specchio ovvero quella di restituire al piccolo
che vi guarda dentro, la propria immagine riflessa. Allo stesso modo, ci dice san
Tommaso, l'io fa esperienza di sé solamente nel rapporto col Tu. Si evince, dunque, che
nella dinamica io-Tu, I'ilo non & semplicemente uno dei due poli del rapporto ma € il
rapporto stesso. Di qui la grandezza del soggetto - come afferma Costantino Esposito nel
suo saggio “Finito-Infinito” in cui analizza il rapporto tra 'uomo e il Mistero e come ci
insegna Dante - perché soltanto un io cosi consapevole puo riconoscere qualcosa che é piu
grande dell’io; soltanto un io che abbia coscienza della sua capacita di rapportarsi al tutto

puo far spazio a che la realta, il mistero, l'infinito possa venirgli incontro.



