BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 125 - Il supplemento

Il Concilio di Ferrara-Firenze e la riconciliazione

con i Greci

21_07_2024

Luisella

Scrosati



https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Riprendiamo i nostri supplementi domenicali dedicati al tema delle crisi nella storia della
Chiesa, che avevamo momentaneamente sospeso per portare la riflessione sul

significato apologetico dei miracoli.

Il Grande Scisma d'Occidente era stato risolto in modo a dir poco rocambolesco dal
Concilio di Costanza, ma l'assise convocata a Basilea si dimostro terreno fecondo per
una nuova divisione. come papa Eugenio IV (1383-1447) abbia cercato una via
d'uscita dalla piega scismatica che molti padri riuniti a Basilea avevano preso, con
l'indizione di un nuovo concilio, che si riuni dapprima a Ferrara (1438-1439) e poi a
Firenze (1439-1442), dedicato primariamente alla riconciliazione con i Greci, ossia i

cristiani delle chiese orientali.

La riconciliazione con i Greci significava fondamentalmente (ma non esclusivamente)
affrontare la questione del Filioque. Si tratta dell'introduzione nel testo del simbolo della
fede dell'affermazione della processione dello Spirito Santo non solo dal Padre ma anche

dal Figlio. Questione molto complessa, che ha richiesto sottili ma importanti distinzioni.

Il Simbolo costantinopolitano del 381 conosceva infatti la versione qui ex Patre
procedit (nella versione greca, t0 Ok tol MNatpl Okmopeudpevov) senza l'aggiunta della
processione dal Figlio. Tuttavia, occorre tener presente che nella “meta occidentale”
della Chiesa, gia dal V secolo, vi erano in realta dei simboli che contenevano anche
I'esplicitazione relativa al Figlio, che si radichera maggiormente nel periodo carolingio,

per finire con I'essere inserita nel Credo da papa Benedetto VIl (980-1024) nel 1014.

La disputa relativa al Filioque ci terra impegnati per qualche domenica, perché
comprendere quanto avvenuto storicamente, la dottrina sottesa e la reazione greca puo
divenire di grande utilita anche per affrontare la crisi attuale. Ma occorre andare con

calma e prestare molta attenzione a come sono andate le cose.

Iniziamo mettendo alcuni punti fermi, che diventeranno fondamentali per la
comprensione del problema. Si e anticipato che il Simbolo, frutto del primo Concilio di
Costantinopoli, non riportava il Filioque. Tuttavia, nelle chiese latine, erano diffusi dei
simboli della fede che invece affermavano la processione anche dal Figlio. Anzitutto, il
cosiddetto Fides Damasi, che risale all'anno 500 circa, e che riporta |'espressione sed de
Patre et Filio procedentem, affermatosi soprattutto nei territori della Spagna. Il simbolo
Quicumque vult, detto anche “atanasiano”, godeva di un'autorita ancora maggiore,
perché se ne attribuiva la paternita al grande sant'Atanasio, particolarmente venerato in

Occidente come il campione della fede. Questo simbolo, che la critica fa invece risalire al


https://lanuovabq.it/it/il-concilio-di-basilea-e-il-nuovo-scisma

V secolo, include I'espressione a Patre et Filio, affermando cosi la processione dello
Spirito Santo da entrambi. Riguardo all'uso liturgico, il Filioque si diffuse principalmente
all'interno del rito spagnolo mozarabico e dalla Spagna si diffuse nella Gallia Narbonese
e poi in tutta la Gallia. La presenza del Filioque nei simboli nella Chiesa latina trova i suoi
fondamenti nell'articolazione del pensiero di diversi Padri della Chiesa occidentale, tra

cui sant'Agostino e sant’Ambrogio.

Questo breve inquadramento storico & di particolare importanza perché rivela
due aspetti di rilievo: il primo riguarda il fatto che, per secoli, Oriente e Occidente hanno
convissuto senza particolari problemi relativi al Filiogue, accettando reciprocamente i
diversi usi; il mondo greco, inoltre, venerava - e venera - come santi anche quei Padri
che sostenevano la processione dello Spirito Santo anche dal Figlio. Il secondo aspetto
riguarda la posizione della Chiesa di Roma. Il lettore avra infatti notato che tra le Chiese
che adottarono il Filioque non risulta quella romana, almeno fino alla svolta del
Millennio. E fondamentale dedicare qualche riga alla posizione di papa Leone 1l (750-
816), la cui santita é riconosciuta sia dalla Chiesa cattolica che da quella ortodossa. San
Leone Il aveva esplicitamente difeso I'ortodossia della processione dello Spirito Santo
sia dal Padre che dal Figlio, ma nello stesso tempo si era rifiutato di introdurre il Filioque
nel Credo per la liturgia della Chiesa di Roma, nonostante le pressioni di Carlo Magno. Si
era venuta cosi a creare la singolare situazione che tutte le Chiese d'Occidente, a partire
dal Sinodo di Aquisgrana (809), cantavano il Credo con il Filioque nella liturgia, tranne la
Chiesa di Roma. Inoltre, il papa proibi ai monaci latini insediatisi a Gerusalemme di
conservare la il canto del Credo con il Filioque, uso che stava generando non pochi
problemi “relazionali”. Atteggiamento di grande prudenza e sensibilita, che manifesta la
consapevolezza di come la Chiesa greca non avrebbe accettato serenamente I'eventuale

aggiunta del Filioque ad un simbolo che era stato deciso da un concilio ecumenico.

L'avvento di Fozio (ca 810-897) come patriarca di Costantinopoli costituisce un
evento che ha acuito le difficolta tra i due “emisferi della fede”. Nel suo La mistagogia del
Santo Spirito, Fozio lanciava una decisa accusa alla Chiesa d'Occidente: secondo lui, la
processione dello Spirito Santo anche dal Figlio assesterebbe un colpo mortale alla
dottrina trinitaria, perché non permetterebbe piu di distinguere il Padre dal Figlio. La
critica di Fozio era tutt'altro che banale: se lo Spirito Santo procedesse da entrambi, il
Padre non sarebbe piu l'unica causa eterna della divinita delle altre due Persone, che e
invece un caposaldo della retta fede trinitaria, ma condividerebbe questa sua proprieta
specifica con il Figlio e in questo modo non si distinguerebbe piu da lui; inoltre, lo Spirito

Santo risulterebbe subordinato al Padre e al Figlio.



Di fronte all'argomentazione di Fozio, i teologi carolingi iniziarono a barcollare,
non riuscendo a fornire argomenti solidi; occorrera attendere la scolastica piu matura,
in particolare san Tommaso d'Aquino nel suo Contra errores Greecorum, e gli ulteriori
sviluppi, che vedremo emergere proprio nel Concilio di Firenze. Questa maggiore
profondita nell'articolazione della dottrina riguardante la processione dello Spirito Santo
permettera ad alcuni Greci di comprendere la bonta della dottrina relativa al Filioque e la
sua possibile armonizzazione con la dottrina dei Padri greci. Purtroppo pero, come
spesso accade, la disputa teologica non aveva piu interessi squisitamente dottrinali, ma
venne piegata a giustificare posizioni ormai gia decise e consolidate sulla base di ragioni

di altra natura, che avevano ormai alimentato un'ostilita montante.

Che ormai una buona parte dei Greci non volesse piu I'unione con la Chiesa latina, e
dunque con il Papa, fu abbastanza chiaro gia al Concilio di Lione (1245), primo sinodo
nel quale si tentd una riunione tra Latini e Greci. Significativa fu la vicenda legata a
Giovanni XI Bekkos (ca 1225-1297). Bekkos, che era dapprima convinto dell'eresia latina,
poté in seguito leggere le spiegazioni piu mature della Chiesa latina relative al Filioque e
approfondi il pensiero di alcuni Padri greci; si rese cosi conto che la posizione latina non
era affatto eterodossa, ma conteneva solide ragioni e spiegava meglio alcuni testi
patristici. Questa sua posizione gli costo le pene dell'Inferno. Ebbe la sfortuna di vivere e
divenire patriarca di Costantinopoli al tempo dell'imperatore Michele VIl Paleologo, il
quale pensava di riunificare Oriente e Occidente a suon di minacce e costrizioni.
Dall'altro canto, la maggioranza dei Greci non voleva sentire ragioni di accordi e
riunificazioni. Morto l'imperatore, Bekkos, ritenuto a torto la sua mano teologica, venne
fatto oggetto di minacce di ogni genere, arrestato e imprigionato in un monastero;
cedette cosi alle minacce, accettando di firmare una rinuncia delle sue posizioni
favorevoli alla riunificazione. Posizione che poi abiuro, mantenendo la sua posizione

unionista fino alla morte.



