LA NUOVA

BUSSOLA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

NATALE 2025

«Il Bimbo nel presepe é davvero il Figlio di Dio»

25_12_2025

Benedetto
Xvi

"Il Signore mi ha detto: "Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato"". Con queste parole del

Salmo secondo, la Chiesa inizia la Santa Messa della veglia di Natale, nella quale
celebriamo la nascita del nostro Redentore Gesu Cristo nella stalla di Betlemme. Una
volta, questo Salmo apparteneva al rituale dell'incoronazione dei re di Giuda. Il popolo

d'Israele, a causa della sua elezione, si sentiva in modo particolare figlio di Dio, adottato


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/benedetto-xvi
/it/benedetto-xvi

da Dio. Siccome il re era la personificazione di quel popolo, la sua intronizzazione era
vissuta come un atto solenne di adozione da parte di Dio, nel quale il re veniva, in
qualche modo, coinvolto nel mistero stesso di Dio. Nella notte di Betlemme queste
parole, che erano di fatto piu I'espressione di una speranza che una realta presente,
hanno assunto un senso nuovo ed inaspettato. Il Bimbo nel presepe e davvero il Figlio di
Dio. Dio non e solitudine perenne, ma, un circolo d'amore nel reciproco darsi e

ridonarsi, Egli & Padre, Figlio e Spirito Santo.

Ancora di piu: in Gesu Cristo, il Figlio di Dio, Dio stesso, Dio da Dio, si & fatto
uomo. A Lui il Padre dice: "Tu sei mio figlio". L'eterno oggi di Dio e disceso nell'oggi
effimero del mondo e trascina il nostro oggi passeggero nell'oggi perenne di Dio. Dio e
cosi grande che puo farsi piccolo. Dio & cosi potente che pud farsi inerme e venirci
incontro come bimbo indifeso, affinché noi possiamo amarlo. Dio & cosi buono da
rinunciare al suo splendore divino e discendere nella stalla, affinché noi possiamo
trovarlo e perché cosi la sua bonta tocchi anche noi, si comunichi a noi e continui ad
operare per nostro tramite. Questo & Natale: "Tu sei mio figlio, io oggi ti ho generato".
Dio e diventato uno di noi, affinché noi potessimo essere con Lui, diventare simili a Lui.
Ha scelto come suo segno il Bimbo nel presepe: Egli € cosi. In questo modo impariamo a
conoscerlo. E su ogni bambino rifulge qualcosa del raggio di quell'oggi, della vicinanza di
Dio che dobbiamo amare ed alla quale dobbiamo sottometterci - su ogni bambino,

anche su quello non ancora nato.

Ascoltiamo una seconda parola della liturgia di questa Notte santa, questa volta
presa dal Libro del profeta Isaia: "Su coloro che abitavano in terra tenebrosa una luce
rifulse" (9, 1). La parola "luce" pervade tutta la liturgia di questa Santa Messa. E
accennata nuovamente nel brano tratto dalla lettera di san Paolo a Tito: "E apparsa la
grazia" (2, 11). L'espressione "é apparsa" appartiene al linguaggio greco e, in questo
contesto, dice la stessa cosa che I'ebraico esprime con le parole "una luce rifulse":
I""apparizione" - |"'epifania" - & I'irruzione della luce divina nel mondo pieno di buio e
pieno di problemi irrisolti. Infine, il Vangelo ci racconta che ai pastori apparve la gloria di
Dio e "li avvolse di luce" (Lc 2, 9). Dove compare la gloria di Dio, la si diffonde nel mondo
la luce. "Dio € luce e in Lui non ci sono tenebre", ci dice san Giovanni (7 Gv 1, 5). La luce e

fonte di vita.

Ma luce significa soprattutto conoscenza, significa verita in contrasto col buio della
menzogna e dell'ignoranza. Cosi la luce ci fa vivere, ci indica la strada. Ma poi, la luce, in
quanto dona calore, significa anche amore. Dove c'€ amore, emerge una luce nel

mondo; dove c'e odio, il mondo & nel buio. S, nella stalla di Betlemmme & apparsa la



grande luce che il mondo attende. In quel Bimbo giacente nella stalla, Dio mostra la sua
gloria - la gloria dell'amore, che da in dono se stesso e che si priva di ogni grandezza per
condurci sulla via dell'amore. La luce di Betlemme non si &€ mai piu spenta. Lungo tutti i
secoli ha toccato uomini e donne, "li ha avvolti di luce". Dove é spuntata la fede in quel
Bambino, li & sbocciata anche la carita - la bonta verso gli altri, I'attenzione premurosa
per i deboli ed i sofferenti, la grazia del perdono. A partire da Betlemme una scia di luce,
di amore, di verita pervade i secoli. Se guardiamo ai santi - da Paolo ed Agostino fino a
san Francesco e san Domenico, da Francesco Saverio e Teresa d'Avila a Madre Teresa di
Calcutta - vediamo questa corrente di bonta, questa via di luce che, sempre di nuovo, si
inflamma al mistero di Betlemme, a quel Dio che si & fatto Bambino. Contro la violenza
di questo mondo Dio oppone, in quel Bambino, la sua bonta e ci chiama a seguire il

Bambino.

Insieme con I'albero di Natale, i nostri amici austriaci ci hanno portato quest'anno
anche una piccola flamma che avevano acceso a Betlemme, per dirci: il vero mistero del
Natale e lo splendore interiore che viene da questo Bambino. Lasciamo che tale
splendore interiore si comunichi a noi, che accenda nel nostro cuore la flammella della
bonta di Dio; portiamo tutti, col nostro amore, la luce nel mondo! Non permettiamo che
questa flamma luminosa accesa nella fede si spenga per le correnti fredde del nostro
tempo! Custodiamola fedelmente e facciamone dono agli altri! In questa notte, nella
quale guardiamo verso Betlemme, vogliamo anche pregare in modo speciale per il
luogo della nascita del nostro Redentore e per gli uomini che la vivono e soffrono.
Vogliamo pregare per la pace in Terra Santa: Guarda, Signore, quest'angolo della terra

che, come tua patria, ti € tanto caro! Fa' che li rifulga la tua luce! Fa' che li arrivi la pace!

Con il termine "pace” siamo giunti alla terza parola-guida della liturgia di
questa Notte santa. || Bambino che Isaia annuncia & da lui chiamato "Principe della
pace". Del suo regno si dice: "La pace non avra fine". Ai pastori si annuncia nel Vangelo
la "gloria di Dio nel piu alto dei cieli" e la "pace in terra...". Una volta si leggeva: "...agli
uomini di buona volonta"; nella nuova traduzione si dice: "...agli uomini che egli ama".
Che significa questo cambiamento? Non conta piu la buona volonta? Poniamo meglio la
domanda: Quali sono gli uomini che Dio ama, e perché liama? Dio é forse parziale? Ama
forse soltanto alcuni e abbandona gli altri a se stessi? Il Vangelo risponde a queste
domande mostrandoci alcune precise persone amate da Dio. Ci sono persone singole -
Maria, Giuseppe, Elisabetta, Zaccaria, Simeone, Anna ecc. Ma ci sono anche due gruppi

di persone: i pastori e i sapienti dell'Oriente, i cosiddetti re magi.

Soffermiamoci in questa notte sui pastori. Che specie di uomini sono? Nel loro



ambiente i pastori erano disprezzati; erano ritenuti poco affidabili e, in tribunale, non
venivano ammessi come testimoni. Ma chi erano in realta? Certamente non erano
grandi santi, se con questo termine si intendono persone di virtu eroiche. Erano anime
semplici. Il Vangelo mette in luce una caratteristica che poi, nelle parole di Gesu, avra un
ruolo importante: erano persone vigilanti. Questo vale dapprima nel senso esteriore: di
notte vegliavano vicino alle loro pecore. Ma vale anche in un senso piu profondo: erano
disponibili per la parola di Dio, per I'Annuncio dell'angelo. La loro vita non era chiusa in
se stessa; il loro cuore era aperto. In qualche modo, nel piu profondo, erano in attesa di
qualcosa, in attesa finalmente di Dio. La loro vigilanza era disponibilita - disponibilita ad
ascoltare, disponibilitd ad incamminarsi; era attesa della luce che indicasse loro la via. E
questo che a Dio interessa. Egli ama tutti perché tutti sono creature sue. Ma alcune
persone hanno chiuso la loro anima; il suo amore non trova presso di loro nessun
accesso. Essi credono di non aver bisogno di Dio; non lo vogliono. Altri che forse
moralmente sono ugualmente miseri e peccatori, almeno soffrono di questo. Essi
attendono Dio. Sanno di aver bisogno della sua bonta, anche se non ne hanno un'idea
precisa. Nel loro animo aperto all'attesa la luce di Dio pu0 entrare, e con essa la sua
pace. Dio cerca persone che portino e comunichino la sua pace. Chiediamogli di far si
che non trovi chiuso il nostro cuore. Facciamo in modo di essere in grado di diventare

portatori attivi della sua pace - proprio nel nostro tempo.

Tra i cristiani la parola pace ha poi assunto un significato tutto speciale: ¢
diventata una parola per designare la comunione nell'Eucaristia. In essa e presente la
pace di Cristo. Attraverso tutti i luoghi dove si celebra I'Eucaristia una rete di pace si
espande sul mondo intero. Le comunita raccolte intorno all'Eucaristia costituiscono un
regno della pace vasto come il mondo. Quando celebriamo I'Eucaristia ci troviamo a
Betlemme, nella "casa del pane". Cristo si dona a noi e ci dona con cio la sua pace. Ce la
dona perché noi portiamo la luce della pace nel nostro intimo e la comunichiamo agli
altri; perché diventiamo operatori di pace e contribuiamo cosi alla pace nel mondo.
Percio preghiamo: Signore, compi la tua promessa! Fa' che la dove c'é discordia nasca la
pace! Fa' che emerga I'amore la dove regna I'odio! Fa' che sorga la luce la dove

dominano le tenebre! Facci diventare portatori della tua pace! Amen.



