LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

RIEDUCARSI ALLA BELLEZZA /2

Il Bello non e un rotolo di carta igienica

Giovanni

Fighera

In un importante concorso artistico nazionale, qualche anno fa, un bastoncino ingessato
e inchiodato in un muro, da cui pendeva un rotolo di carta igienica, vinse il primo
premio. Il voto popolare, cioe di chi aveva visitato la mostra, elesse un altro dipinto, di
taglio figurativo, come miglior opera. Perché? Come mai si assiste, oggi, ad una sempre

piu pronunciata discrasia tra giudizio dei critici artistici e buon senso comune? Questa


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

distanza tra buonsenso comune e giudizio degli addetti ai lavori se da un lato dimostra
che 'uomo conserva sempre dentro di sé la capacita di un giudizio dall'altro rivela che la
cultura e I'estetica contemporanea si sono allontanati dalla bellezza e dalla ricerca della
verita. Quali sono le ragioni di questi cambiamenti radicali nel concetto di fatto artistico?

Perché 'arte non é piu testimone e portatrice del bello?

Per provare a rispondere a queste domande dobbiamo cercare di capire meglio che
cosa sia avvenuto nella cultura e nell’arte nel secolo scorso. Joseph Ratzinger, allora
decano del collegio cardinalizio, nell'aprile 2005, durante 'omelia della Missa pro
eligendo romano pontefice, parla di dittatura di un nuovo paradigma culturale: «l
relativismo, cioe il lasciarsi portare “qua e la da qualsiasi vento di dottrina”, appare
l'unico atteggiamento all'altezza dei tempi odierni. Si va costituendo una dittatura del
relativismo che non riconosce nulla come definitivo e che lascia come ultima misura solo

il proprio io e le sue voglie».

Siamo nell’epoca in cui ogni affermazione sull'esistenza della verita viene tacciata di
«fondamentalismo religioso» o di «conservatorismo culturale». Chiedendosi che cosa
influisca maggiormente nell'affermazione del relativismo gnoseologico, lo storico
dell'arte austriaco Hans Sedlmayr (1896-1984) risponde la perdita del centro, ovvero la
perdita della centralita dell'io. Solo in un autentico rapporto di riconoscimento della
dipendenza dal Mistero, dal significato del Tutto, da Dio possono persistere la

consapevolezza di sé dell'uomo, un vero umanesimo e una proficua fecondita.

Cosi, il grande filosofo russo contemporaneo N. A. Berdjaev (1874-1948) si € espresso
al riguardo: «L'affermazione dell'individualita umana presuppone l'universalismo; lo
dimostrano tutti i risultati della cultura e della storia moderna nella scienza, nella
filosofia, nell'arte, nella morale, nello stato, nella vita economica, nella tecnica, lo
dimostrano e lo provano con I'esperienza. E provato e dimostrato che I'ateismo
umanistico porta all'autonegazione dellumanesimo, alla degenerazione dellumanesimo
in antiumanesimo, al passaggio della liberta in costrizione. [...] In essa 'uomo deve di
nuovo legarsi per raccogliersi, deve sottomettersi al supremo per non perdersi

definitivamente».

Quando I'uomo non ha piu la consapevolezza del proprio io, potremmo anche dire
della natura del proprio cuore, fatto per 'amore, per il bene, per la bellezza, allora
emergono il brutto, la negativita, la perdita di senso delle cose. Morte, oscenita,
bruttezza, abnorme uso della sessualita sostituiscono desiderio di vita, sacralita, bellezza

e tenerezza amorosa: ecco in parte chiariti alcuni scenari artistici, pseudoartistici e



cinematografici della contemporaneita. La contemporaneita ha smarrito anche il senso
della tradizione e dell'identita in nome del pluralismo e del multiculturalismo con la
conseguenza che si rischia di far crescere le nuove generazioni senza un «padre», senza

una «madre».

Pensiamo che cosa significherebbe presentare ad un bimbo tante donne e fosse lui a
dover scegliere tra queste la madre: impazzirebbe, probabilmente; certamente,
crescerebbe nell'insicurezza e nell'instabilita affettiva. Conseguenza di questo rifiuto del
padre, della tradizione, & 'odio per I'Occidente, per la nostra cultura, per il cristianesimo.
Messa in discussione I'esistenza della verita (relativismo gnoseologico), consegue, di
necessita, anche la perdita delle dialettiche bene/male (relativismo etico) e
bellezza/bruttezza (relativismo estetico). L'eta contemporanea si caratterizza, cosi, dal
dubbio (esteso ad ogni ambito umano) che la ragione possa davvero incontrare la
realta: € un dubbio metodico e sistematico. L'estetica contemporanea €, in ultima

analisi, figlia dell'affrancamento dell'arte dal Mistero, da Dio.

Dal XVII secolo, da quando, ciog, inizia ad affermarsi la modernita dal punto di vista
filosofico, 'uomo ha affermato una frammentazione delle differenti discipline, una
parcellizzazione del sapere unitario e organico, la nascita dell’'autonomia dei campi.

Come si e tradotto il relativismo nell'estetica contemporanea?

In primo luogo, ci sembra di poter affermare che il Novecento, secolo delle ideologie
imperanti, abbia assistito al prevalere dell'idea anche nell'elaborazione dell'opera d'arte.
Chiariamo meglio il concetto. Fino all'Ottocento possiamo constatare che esiste una
inscindibilita tra forma e contenuto. Il significato dell'opera d'arte viene certo desunto
dal fruitore o dal critico d'arte in maniera ermeneutico - interpretativa, ma a partire da
una forma chiaramente distinguibile: per questo I'opera & segno, nel senso piu generale
di rapporto tra significante (la rappresentazione in sé) e significato (ovvero quanto
I'opera d'arte vuole comunicare). Il soggetto, certo, gioca sempre un ruolo decisivo nella

comprensione dell'opera, pero a partire dall'oggetto.

Di fronte a molta arte del Novecento, invece, o spettatore comune si deve far da
parte - a detta degli esperti e critici d'arte - e far parlare gli interpreti, gli unici depositari
della capacita di comprensione di un‘arte cosi distante da quella passata. E che cosa
fanno questi critici? Assegnano un significato arbitrario ad un significante che di suo,
spesso, non rappresenta alcuna forma o figura. Sovrappongono a significanti grafici un
pensiero, un'idea, un concetto portando, quindi, il significato dall'esterno, fatto mai

avvenuto in passato quando I'opera d'arte valeva di suo a prescindere dal dono



interpretativo del critico o dell'artista. Scrive il filosofo A. Finkielkraut: «Dichiara Malevic:
Finora non c'e stato tentativo pittorico in quanto tale esente da ogni tipo di attributi di

vita reale».

Oggi, al contrario, I'arte ¢ sempre piu lontana dalla realta, sempre meno imitatrice
del reale, si traduce in fatto cerebrale, non colpisce piu per la sua unita, non sorprende
piu, non cattura con il sentimento della contemplazione che si prova di fronte alla
bellezza. Solo attraverso un rito di iniziazione il fruitore puo arrivare a cogliere qualche
chiave ermeneutica dell'opera. Nel panorama contemporaneo, invece, I'attribuzione
della patente di opera d'arte diventa, spesso, un‘operazione intellettuale o, se

preferiamo, ideologica, nel senso che prevale il pensiero sulla realta rappresentata.

In secondo luogo c'é un fatto del tutto nuovo che riguarda la realizzazione dell'opera
d'arte nel Novecento. Anche nel passato, certamente, l'artista lavorava sovente su
commissione e veniva retribuito con una ricompensa, magari con il vitto e l'alloggio
offerti dal mecenate, o con somme di denaro (talvolta non modeste). E sempre, Cioe,
esistito un rapporto tra potere e artista, rapporto talvolta contraddittorio e contrastato,
che puo aver inciso a volte sui messaggi da veicolare, ma non ha mai comportato una

mercificazione delle opere come beni di consumo o strumenti di investimento.

0ggi, pero, in gran parte le realizzazioni artistiche sono subordinate al guadagno,
allinvestimento. Spesso, ad esempio, per stimare il valore di un quadro si utilizzano le
dimensioni del dipinto e un coefficiente di moltiplicazione che € in relazione al

curriculum dell'artista.

In terzo luogo il relativismo applicato all'estetica si traduce nella perdita della
dimensione del simbolico, cioé del legame tra il particolare e I'universale, tra 'oggetto
artistico e il suo significato, tra I'arte e la forma, tra l'arte e bellezza. «<Simbolico» & cio
che unisce, al contrario «diabolico» e cid che divide. L'arte del Novecento si é affrancata
dall'idea di bello, cosi come, del resto, la cultura ha desistito dal perseguire la strada

della ricerca di una risposta alla domanda sul bello.

Nell’epoca in cui proliferano i critici letterari e artistici, il dubbio investe ogni ipotesi di
affermazione di una veritd anche nel campo dell'arte. E il trionfo del pensiero debole.
Piu che dire che cosa sia il bello, artisti, critici e movimenti mostrano il multiforme e
parcellizzato mondo artistico attraverso una miriade di manifesti. Questo esasperato
soggettivismo estetico, commisto alla maniacale tendenza a creare ex nihilo «manufatti
d’arte» senza alcun legame con la tradizione passata e con le «tecniche ereditate», ha,

spesso, portato gli artisti a realizzare opere «brutte».



Dobbiamo, quindi, cercare di recuperare la dimensione della bellezza e chiederci di
nuovo: che cosa e bello? Ma piu che voler definire il bello si deve partire dalla riflessione

su cio che desta in noi la bellezza. Di questo parleremo, pero, la prossima volta.



