
Ora di dottrina / 192 – Il supplemento

Il beato Columba Marmion e la dottrina sulla

corredenzione

CATECHISMO 11_01_2026

Luisella 

Scrosati

Il Novecento è stato il secolo in cui la dottrina della corredenzione di Maria Santissima è

giunta ad una compiuta maturazione, al punto che, in ambito teologico, essa veniva

generalmente qualificata come sententia certa (dottrina certa) o sententia fidei proxima,

https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


ossia una dottrina pronta per essere definita dogma di fede. La naturalezza con cui il

cardinale e beato Ildefonso Schuster e san Massimiliano Kolbe (qui e qui) parlavano di

questa verità testimoniano questa convinzione comune. Ma non sono i soli.

C’è un altro grande testimone e precone di Maria Corredentrice: il beato d

om Columba Marmion (1858-1923), abate di Maredsous, e autore di una trilogia di

teologia spirituale che ha conosciuto una diffusione straordinaria: Cristo, vita dell’anima

(1917), Cristo nei suoi misteri (1919) e Cristo, ideale del monaco (1922), cui si aggiungerà

molto più tardi il libro Cristo, ideale del sacerdote (1951). Questi libri sono il frutto di

conferenze spirituali che l’abate di Maredsous teneva per monaci e monache, e che il

suo segretario personale, dom Raymond Thibaut, aveva raccolto e sistemato per la

pubblicazione.

Come si può notare dai titoli, il punto di attrazione della meditazione di dom

Marmion è Cristo, i misteri della vita di Lui, centro di unità e unificazione della pietà,

della vita e della dottrina cristiana. Tutta la vita cristiana è riassumibile come un

processo di cristificazione: i misteri di Cristo, mediante la liturgia e i sacramenti,

continuano ad irradiare la loro luce purificante e deificante in tutto l’anno liturgico,

forgiando nell’animo del cristiano l’uomo nuovo, fatto a immagine e somiglianza del

Signore Gesù; Egli è principio vivificatore dell’anima e suo ideale a cui l’uomo deve

tendere, con l’aiuto della grazia, mediante l’esercizio delle virtù cristiane.

Ora, è proprio in questa luce cristocentrica che il beato Marmion contempla anche

il mistero di Maria Corredentrice. Il principio strutturale della sua riflessione mariana ci

rimanda al fondamento del pensiero di san Massimiliano Kolbe, ossia la predestinazione

congiunta di Cristo e Maria Santissima: «Nei pensieri eterni, Maria fa parte dell’essenza

stessa del mistero di Cristo. Madre di Gesù, essa è la madre di colui nel quale troviamo

tutto. Secondo il disegno divino, la vita è data agli uomini da Cristo, Uomo-Dio, ma Cristo

è dato al mondo da Maria. Questo è l’ordine divino. E quest’ordine è immutabile» (

Cristo, vita dell’anima, 1944, pp. 473-474).

https://lanuovabq.it/it/addolorata-e-corredentrice-il-mistero-di-maria-spiegato-da-schuster
https://lanuovabq.it/it/san-massimiliano-kolbe-e-la-predestinazione-di-maria
https://lanuovabq.it/it/san-massimiliano-kolbe-e-la-predestinazione-di-maria-ii-parte


Dio ha decretato dall’eternità questa unione così intima di Maria a Cristo al

punto che ella è pensata e creata come «parte dell’essenza» del mistero del Verbo

incarnato. La divina maternità di Maria non è stato un evento momentaneo e concluso

della sua vita, ma è un’identità palpitante, essenziale della sua persona, che esprime

l’ordine immutabile ed eterno nel dare Cristo al mondo. Qui è la radice della sua

mediazione unica e imprescindibile «non per derogare dalla potenza di mediazione del

suo Figlio, bensì per estenderla ed esaltarla», perché «Dio si compiace […] nel

riconoscere il credito di coloro che sono uniti a Gesù, capo del corpo mistico» (Ibi, p. 474).

È questa la logica fondamentale da comprendere per cogliere gli abissi del 

mistero di Maria SS. senza il timore di derogare alla verità che Cristo è l’unico

Mediatore tra Dio e gli uomini e il loro unico Redentore. Questa unicità non è infatti

esclusiva di altre mediazioni e collaborazioni alla Redenzione, ma ne è come il

fondamento che le suscita, le sostiene, le porta a compimento. Dom Marmion vede

bene questa compiacenza di Dio nel comunicare e rendere partecipi le creature,

ciascuna secondo la misura data da Dio, alla sua opera e vede bene anche che questa

cooperazione non attenta all’unicità di Cristo, né sminuisce la sua opera, ma la dilata e la

magnifica.

Ed egli ben comprende ed esprime anche che la “misura” di Maria è al di sopra 

di ogni altra e che ella è perciò associata ai misteri di Cristo in modo unico e a titolo

speciale, soprattutto al mistero per eccellenza della sua Passione: «Ora, l'opera per

eccellenza di Gesù, il santo dei santi dei suoi misteri, è la sua passione; col suo sacrificio

sanguinoso sulla Croce egli restituisce agli uomini la loro dignità di figli di Dio. Gesù

Cristo ha voluto far entrare sua madre in questo mistero per un titolo speciale. Maria si

è unita così completamente alla volontà del Figlio Redentore, che condivide veramente

con lui, pur serbando il suo grado di semplice creatura, la gloria di averci, in questo

momento, generati alla vita della grazia» (Ibi, p. 468). Nell’«opera per eccellenza», Dio ha

voluto fare entrare sua Madre per la rigenerazione degli uomini alla grazia con «un titolo

speciale». E qual è questo titolo? Per il beato Columba Marmion non ci sono dubbi: « In

quell'ora benedetta, Maria è entrata talmente nei sentimenti di Gesù, che può essere

chiamata Corredentrice. Come Gesù, in quel momento essa ha terminato con un atto di

amore, di generarci alla vita della grazia. Madre del nostro Capo, secondo il pensiero di

S. Agostino, per averlo concepito nelle sue viscere, essa è diventata, con l'anima, con la

volontà, con il cuore, Madre di tutti membri di questo capo divino» (Ibi, p. 468).

Il testo mostra chiaramente che il titolo di Corredentrice esprime la singolare 

partecipazione di Maria alla Passione di Cristo mediante l’adesione di tutto il



proprio essere alla volontà di immolazione e redenzione del Figlio, adesione che diviene

generatrice di vita per le membra del Corpo mistico. Si può così cogliere che la maternità

spirituale di Maria ̶̶ se con questa espressione non vogliamo intendere qualcosa di

puramente simbolico ̶̶ diviene autentica e feconda in virtù della sua corredenzione;

parlare di maternità spirituale della Madonna, escludendo la sua corredenzione, ha la

stessa assurdità di affermare l’effetto, negando la causa.

La stessa idea viene ribadita nell’opera più matura del beato Columba: «Per

questa unione morale e interamente subordinata all’unico Mediatore, Maria fu

corredentrice; così ci ha generati alla vita soprannaturale, diventando veramente nostra

Madre» (Cristo, ideale del sacerdote, 1959, p. 367).

L’unione morale di Maria al sacrificio del Figlio si radica in realtà fin dal suo 

consenso all’Incarnazione. Nell’adesione a divenire Madre del Verbo, ella sapeva che

quella Incarnazione era l’inizio del piano di Redenzione, che sarebbe culminato sul

Calvario. Dom Marmion correttamente mette in evidenza che, «dando il suo consenso

alle divine proposte dell'Incarnazione, essa ha accettato di entrare, ad un titolo unico,

nel piano della Redenzione. Essa ha accettato, non soltanto di essere la madre di Gesù,

ma di associarsi a tutta la sua missione di Redentore. Ad ognuno dei misteri di Gesù,

essa ha dovuto rinnovare questo Fiat pieno di amore, fino al momento in cui ha potuto

dire, dopo avere offerto sul Calvario per la salvezza del mondo questo Gesù, questo

Figlio, questo corpo che essa aveva formato, questo sangue che era il suo: “Tutto è

consumato”» (Cristo, vita dell’anima, pp. 476-477).

Il fiat del Calvario diviene il compimento del fiat dato al momento 

dell’Annunciazione, mostrando così come il titolo di Madre di Dio, in forza del

consenso dato da Maria all’Incarnazione redentrice, racchiude in sé quello di

Corredentrice. Lo straordinario acume di Dom Marmion è di grande aiuto a sciogliere le

ancora presenti resistenze a riconoscere Maria come Corredentrice; il beato ci viene in

aiuto, mostrandoci due grandi verità: 1. che Cristo sia l’unico Redentore e Mediatore è

condizione fondante (e non esclusiva!) della corredenzione di Maria; 2. che Maria sia

vera madre degli uomini comporta che ella ci abbia generati con una partecipazione

prossima, attiva e immediata alla Redenzione di Cristo.


