LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

IL RUOLO DELL’ARTISTA

Il Beato Angelico, quando I'arte diventa preghiera

Antonio

Tarallo

Una lastra di marmo e nulla piu: questa € la tomba di fra Giovanni da Fiesole, meglio

conosciuto con il nome di Beato Angelico, del quale oggi ricorre la memoria liturgica.
Semplice, quasi anonima in quel suo bianco marmoreo, la tomba - custodita nella chiesa
romana di Santa Maria sopra Minerva - sembra non appartenere a uno degli artisti piu

importanti del ‘400. Sulla lastra funeraria é ritratto un corpo con le due mani giunte. E


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/it/antonio-tarallo
/it/antonio-tarallo

proprio quelle mani hanno stretto, nel lontano passato, pennelli e colori per dipingere
opere immortali, che trasmettono il messaggio universale del cristianesimo e della

Chiesa.

Nel Beato Angelico, il Vangelo si & fatto immagine. Vengono in mente le parole
della poesia Trittico Romano di san Giovanni Paolo Il. In quell'occasione il pontefice
polacco, riferendosi ai colori di Michelangelo nella Cappella Sistina, scriveva: «La visione
aspetta 'immagine». Come nell'artista rinascimentale autore del Giudizio Universale,
anche nel Beato Angelico ritroviamo l'immagine della visione. Sono opere d'arte dense
di misticismo: il frate domenicano aveva nel cuore e nella mente «le cose di Dio». E
grazie a questa conoscenza per opera dello Spirito Santo, grazie alla sua preghiera,
riusciva a dare volto - immagine, appunto - alla Vergine, a Cristo, ai santi. E da notare un
colore predominante nelle opere del Beato Angelico: I'oro. E 'oro del Paradiso. Lo stesso

Michelangelo dira di lui: «Questhuomo I'ha veduto il Paradiso».

Contemplazione e pittura si fondono, in lui, per creare opere che nella loro semplice
e raffinata intelligibilita riescono a fornire, al fedele di ogni tempo, scene tratte dal
Vangelo: & questa la pedagogia dell'arte sacra, che aiuta il popolo di Dio ad accostarsi
meglio al mistero dell'Incarnazione, al mistero di Dio. Non a caso, san Paolo VI, altro
pontefice “amico degli artisti”, indicava la via della bellezza come una possibile strada
per arrivare alla conoscenza di Dio: «L'arte rende visibile l'invisibile», disse al suo amico

filosofo Jean Guitton (Dialoghi con Paolo VI, Rusconi, Milano, 1986).

Per comprendere quanto l'arte sia preziosa per il cammino di fede di ognuno, ¢
importante focalizzare I'attenzione su alcune meditazioni che I'allora arcivescovo di
Cracovia, Karol Wojtyta, tenne nell'aprile del 1962, in occasione degli esercizi spirituali
per gli artisti nella Chiesa di Santa Croce, a Cracovia. Il Vangelo e l'arte, questo il titolo che
era stato dato agli esercizi spirituali. Ma prima di inoltrarci nel rapporto tra fede e
bellezza, e necessario domandarsi: cos'e la bellezza? Wojtyta risponde: «La bellezza
rivela all'uomo il bene in un modo peculiare. Quando 'uomo incontra la bellezza, allora
questa bellezza gli indica un qualche bene e fa si che questo bene diventi, per 'uomo,
attraente». Ogni spettatore dell'arte pittorica del Beato Angelico - ma in fondo, di tutta
I'arte sacra che riesce a esprimere bellezza - si trova di fronte a cio: il bene, un bene del
Cielo appunto. E questo che il frate domenicano «indica» ai fruitori delle sue opere. Lo
indica - e ancor meglio, lo condivide (la pittura diviene cosi atto d'amore) - perché egli

stesso I'ha provato, I'ha conosciuto nel suo intimo come uomo e come religioso.

E necessario utilizzare il termine uomo in quanto, come sottolinea Wojtyta, «il Dio

del Vangelo & necessario all'artista non solo come fonte d'ispirazioni - creative ed



artistiche. Il Dio del Vangelo € molto piu necessario all'artista in quanto uomo»: Dio parla
all'uomo della bellezza del Paradiso, di cio che € buono e bello; 'uomo-artista percepisce
questa bellezza e grazie alle sue opere la trasmette al pubblico, la condivide, cerca di far
vedere qui sulla terra il misterioso “arcobaleno” dell'amore di Dio per ogni uomo, che &
allo stesso tempo immagine di Dio. E la forza dell'arte di rivelare all'uomo sé stesso, di
rivelare all'uomo Dio. E in questo contesto che si inserisce, dunque, la capacita dell'arte

di divenire strumento di evangelizzazione.

Proprio in merito a questa interessante tematica, san Paolo VI ci ha lasciato
illuminanti parole, che & bene rileggere perché testimoniano I'importante responsabilita
dell'artista: «Ritengo - diceva papa Montini - che tra prete e artista esista un‘affinita; di
piu, una meravigliosa possibilita di intesa. Il nostro ministero comune ci impone di
rendere accessibile, comprensibile, cioe emozionale, il mondo dello spirito, dell'invisibile,
dell'inesprimibile, di Dio. L'artista rende accessibile il mondo spirituale ma ne conserva il
carattere inesprimibile, I'alone di mistero». (Jean Guitton, Dialoghi con Paolo VI, Rusconi,
1986).

Un aspetto da sottolineare: san Paolo VI fa riferimento a un «ministero comune». E
Benedetto XVI, in un in occasione della XVIl seduta pubblica delle Pontificie
Accademie (2012), giunge ad affermare che l'artista «pu0 partecipare, con il proprio
specifico e originale contributo, alla stessa vocazione e missione della Chiesa, in
particolare quando, nelle diverse espressioni dell'arte, voglia o sia chiamato a realizzare
opere d'arte direttamente collegate all'esperienza di fede e al culto, all'azione liturgica

della Chiesa».

Per questi motivi, guardare al Beato Angelico «¢ guardare a un modello di vita in
cui l'arte si rivela come un cammino che puo portare alla perfezione cristiana. Egli rese
vero nella propria vita il legame organico e costitutivo che c’era tra il cristianesimo e la
cultura, fra 'uomo e il Vangelo. In lui la fede & diventata cultura e la cultura e diventata
fede vissuta. In lui I'arte diventa preghiera». Con queste parole, san Giovanni Paolo I,

, proclamava il Beato Angelico patrono degli artisti.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20121121_pontifical-academies.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1984/documents/hf_jp-ii_hom_19840218_giubileo-artisti.html

