
mercoledì delle ceneri

I simboli della Quaresima per seguire Cristo fino

alla Croce

EDITORIALI 18_02_2026

Marco 

Begato

(...) Quaresima deriva dal latino Quadragesima, tempo di quaranta giorni. Il

riferimento è biblico, la Scrittura indica con questo numero il tempo del cammino

dell’uomo verso Dio. La tradizione antica però prescriveva un arco di purificazione più

https://www.newdailycompass.com/it/editoriali
/it/marco-begato
/it/marco-begato


ampio, settanta giorni, una Septuagesima di preparazione. Ciò è coerente con la

spiritualità cristiana delle origini, che vediamo ancora viva anche nei costumi delle

Chiese orientali: la vita del cristiano, insidiata dal male, sarà una vita fortemente

improntata alla penitenza. (...)

Ora, per quanto nessuna imitazione sarà mai sufficiente a colmare lo scopo, vero

è che la sequela di Cristo, configurandosi essenzialmente come sequela di amore, in ciò

stesso trova la sua misura di efficacia intenzionale: il grande amore che cresce in me per

Cristo mi spinge a tenergli dietro in ogni sua tappa, finanche sotto la Croce o presso il

sepolcro, guadagnando in affetti spirituali quella distanza che la concretezza di vita non

saprebbe vincere. Anzi, il culmine della ascesi quaresimale si compie proprio quando il

fedele amorosamente si dimentica di sé, dei propri sforzi e sacrifici, perché tutto

proteso e intento nel dolore di Cristo. (...)

Riprendiamo il filo interrotto: Septuagesima introduce i primi elementi di sobrietà

liturgica e ascetica, solennemente sanciti con il rito delle Ceneri e il periodo di

Quaresima, un’ulteriore accentuazione si ha nel tempo di Passione che occupa gli ultimi

quindici giorni prima di Pasqua, fino alla densità della Settimana Santa e, in essa, alla

solenne gravosità del Triduo Santo (anticamente accompagnato dall’Ufficio delle

Tenebre). La liturgia autentica procede per mediazioni e per gradi, perché essa è

maestra sapiente e sa che la natura non fa salti, e non ne fa nemmeno la natura

psicologico-spirituale dell’uomo. Quanto più vogliamo avvicinarci al Cuore del mistero

cristiano, tanto più dobbiamo accettare di procedere passo dopo passo nella discesa,

attraversando i valichi simbolici.

Abbiamo elencato quelli temporali, sotto il profilo degli elementi liturgici vediamo

invece l’uso del colore violaceo e rosso (un tempo culminante nel color nero del

sepolcro); la scomparsa del canto angelico del Gloria e della esultanza dell’Alleluia (un

tempo anche della dossologia minore, il Gloria Patri), poi dell’accompagnamento

musicale in genere; la proibizione di ornare di fiori l’altare, la velatura delle statue dei

santi (dalla I domenica di Passione, ora non più obbligatoria) e fino alla velatura della

Croce, cui segue la spoliazione dell’altare e del tabernacolo; entrando nella Settimana

santa le cerimonie sono come irrorate di Scrittura sacra, con la lettura del racconto

intero dei Vangeli della Passione e morte (un tempo si leggevano tutti e quattro, in

quattro differenti giorni, mentre il rito assumeva elementi similari alle celebrazioni

esequiali), il Venerdì santo non si celebra il sacrificio della Messa ma ci si può



comunicare, il Sabato santo non ci si comunica nemmeno.

Nuovamente, letti nella loro gradualità crescente, i simboli svelano la loro

proprietà anagogica, la capacità cioè di portarci in alto, verso la pienezza del Mistero: in

questo caso la forza di farci scendere sempre più in basso, accompagnando Cristo nella

sua spoliazione. Si coglie di qui anche l’importanza per il fedele di partecipare

regolarmente a queste cerimonie, per lasciarsi effettivamente guidare

nell’inabissamento spirituale graduale al seguito del proprio Redentore amato.

Resta da osservare il profilo ascetico: il fedele è richiamato ai doveri di preghiera,

elemosina e sacrificio. La preghiera deve trasportare nel quotidiano i ritmi liturgici

presentati, essa certamente trova compimento nei sacramentali tipici, quali la Via Crucis

e le processioni del Cristo morto e dell'Addolorata. L’elemosina serve a chi la fa, per

sperimentare il distacco dalla sicurezza terrena e nuovamente associarsi amorosamente

allo smarrimento che lo stesso Cristo non ha rifiutato di sperimentare; essa serve anche

a chi la riceve, ma dovrebbe sempre trovare il modo di divenire per il beneficiato

un’occasione di richiamo e conversione al medesimo mistero pasquale, nel quale

solamente la povertà è sconfitta. Questo dettaglio fa sì che l’elemosina sia atto cristiano

e non si confonda con qualche insipida forma di assistenzialismo.

Quanto al sacrificio, oggi pare l’impegno meno compreso, forse perché più difficile

da travisare: preghiera ed elemosina, come suggerito, possono essere vissute in modo

generico o socialmente convenzionale, il sacrificio e la mortificazione no. Questa diviene

dunque una buona cartina di tornasole della nostra comprensione dell’itinerario

quaresimale. Perché mortificarsi? Dicevamo che la Quaresima è sequela di Cristo,

movimento di imitazione del Redentore, unione amorosa con l’amato: se dunque il

Signore ha sofferto l’umiliazione, la flagellazione e la via Crucis, noi stessi non potremo

evitare di condividere almeno in parte tali sofferenze. (...)

Cristo ha subito la passione e la morte di Croce per liberarci dal peccato e vincere la

nostra natura ferita. Ora, gli effetti di tale ferita originale non scompaiono in noi, ma

rimangono nella forma della concupiscenza. La pratica della mortificazione rappresenta

l’impegno personale per opporsi a tale concupiscenza. Si coglie così la coerenza tra la

pratica mortificante e l’azione redentiva del Salvatore sulla Croce. In tal senso la

mortificazione e il digiuno sono davvero banco di prova della nostra sapienza teologica

quaresimale (...).

La verità è che fraintendendo tali mezzi, si perde di vista il mistero di Cristo



nella sua pienezza, nella realtà e drammaticità del suo sprofondamento sacrificale, nella

scelta di redimerci con il suo Sangue e non con un qualche comando miracoloso e

indolore. In queste righe ho provato a tutelare il valore di quei mezzi, per non smarrire

la Verità dell’unico Mistero che salva nel suo abbassarsi fino alla morte e alla morte di 

Croce.

È possibile richiedere il numero di febbraio de La Bussola mensile direttamente 

dal nostro shop (qui) al prezzo di 3 euro.

 

Per abbonarsi (30 euro per 11 copie)  si può pagare con:

- Paypal e carta di credito direttamente dal nostro sito clicca qui;

- bonifico bancario sul conto intestato a Omni Die srl

  IBAN: IT26S0200820405000102360730

  causale: Abbonamento mensile

(quindi inviare una mail a abbonamenti@labussolamensile.it con i dati per la spedizione)

- bonifico postale intestato a Omni Die srl

   IBAN: IT33E0760101600001067133064

- Conto corrente postale no. 1067133064, intestato a Omni Die srl

Per ulteriori informazioni scrivi a abbonamenti@labussolamensile.it e visita 

labussolamensile.it

https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/abbonamento-rivista/febbraio-2026
https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/la-bussola-mensile-abbonamento-annuo
http://abbonamenti@labussolamensile.it/
mailto:distribuzione@lanuovabq.it
https://labussolamensile.it/it

