LA NUOVA

BUSSOLA@QUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 153 - La trascrizione

I misteri della Nascita - Il testo del video

Luisella

Scrosati


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Proseguiamo le nostre riflessioni sui misteri della vita di Cristo. In particolare, oggi
cercheremo di trarre dei principi importantissimi dall’'esposizione che san Tommaso fa
nelle questioni 36-37 della Ill parte della Somma Teologica, che trattano rispettivamente
le manifestazioni di Cristo alla sua nascita - quindi la manifestazione ai pastori, ai Magi -

e poi la circoncisione e la presentazione del Signore al Tempio.

Vediamo alcuni articoli di queste due questioni, soffermandoci appunto su questi
principi importantissimi perché ci danno, possiamo dire, la struttura del pensiero
cattolico, cioe alcune coordinate fondamentali per approcciarci ai misteri della fede. Nei
primi due articoli della quaestio 36, san Tommaso si domanda rispettivamente se la
nascita di Cristo dovesse essere manifestata a tutti, anziché solo ad alcuni (art. 1); e se
questa nascita, anziché essere manifestata ad alcuni, forse era meglio non manifestarla

affatto (art. 2). Queste le due polarita.

La risposta chiaramente e che cio che Dio compie, secondo il principio di fondo della
“convenienza”, lo compie sempre con infinita sapienza. E dunque noi dobbiamo cercare,
chiedendo a Dio la luce, di capire quale sapienza c'e qua dietro. La domanda é: perché
ad alcuni? Perché Dio ha scelto di manifestare la nascita del Figlio solo ad alcuni
testimoni prescelti? Prescelti chiaramente come Maria e Giuseppe, poi i pastori, i Magi; e
non ha scelto invece, ad esempio, di manifestarla con un proclama pubblico al Tempio
di Gerusalemme o in qualche altra modalita che noi oggi definiremmo mediatica e
quindi da un certo punto di vista, di strategia della comunicazione, forse con piu

successo?

Il punto fondamentale lo troviamo in una delle motivazioni che viene data
nell’art. 1: «<La nascita di Cristo non doveva essere manifestata indistintamente a tutti.
Primo perché cio avrebbe sminuito il merito della fede, per mezzo della quale Cristo era
venuto a giustificare gli uomini secondo l'espressione dell’Apostolo: “La giustizia di Dio
per mezzo della fede in Gesu Cristo” (Rm 3, 22). Se infatti, quando Cristo nacque, degli
indizi palesi avessero rivelato a tutti la sua nascita, non vi sarebbe stato piu bisogno
della fede, la quale & “prova di cose che non si vedono” (Eb 11, 1)» (lll, . 36, a. 1). Si
manifesta ad alcuni ma non a tutti, perché altrimenti non ci sarebbe stato il merito della
fede, perché la fede, come ci dice la Lettera agli Ebrei citata da san Tommaso, € prova

delle cose che non si vedono. Se si vedessero in modo esplicito, non ci sarebbe la fede.

Nell'art. 2, san Tommaso dice: «Come dice san Paolo, “quanto Dio fa, lo fa in modo
ordinato” (Rm 13, 1). Ora, & proprio della divina sapienza trasmettere i suoi doni e i suoi

segreti non a tutti alla stessa maniera, ma direttamente ad alcuni e per mezzo di questo



agli altri. Per cui anche del mistero della Risurrezione si dice: “Dio volle che Cristo risorto
apparisse non a tutto il popolo, ma a testimoni prescelti da Dio” (At 10, 40-41). Lo stesso
doveva succedere per la sua nascita, che cioe fosse palese non a tutti ma solo ad alcuni
per mezzo dei quali potesse arrivare agli altri» (Ill, g. 36, a. 2). Qui abbiamo un gradino in
piu. Si parta di una parte che riceve la manifestazione e che poi fa da tramite agli altri;
dunque, per alcuni c'e€ una manifestazione diretta e per molti altri '@ invece una
conoscenza indiretta, per mezzo di testimoni. E san Tommaso mette in parallelo la
scelta strategica di Dio alla nascita del Salvatore e la scelta, che corrisponde agli stessi
criteri, dopo la Risurrezione, nel manifestarsi come risorto. Anche qui il Signore si
manifesto a molti, ma non a tutti. E di nuovo, nella risposta alla prima obiezione dell'art.
2, san Tommaso spiega la ragione: «Come la salvezza umana sarebbe stata
compromessa dalla manifestazione a tutti gli uomini della nascita di Dio, cosi lo sarebbe
stata anche dal nascondimento totale, poiché nell'uno e nell'altro caso viene esclusa la
fede: nel primo, perché la cosa sarebbe manifesta a tutti; nel secondo, perché non vi
sarebbe nessuno di cui poter udire la testimonianza. La fede, infatti, dice san Paolo,
“viene dall'ascolto” (Rm 10,17)». Questi sono dei testi straordinariamente densi. Qui san
Tommaso ci sta dicendo non “semplicemente” qualcosa di relativo ai misteri della
nascita di Gesu, ma ci restituisce tutta una logica, che € la logica della fede, che ¢ la cifra
della nostra vita qui sulla terra. La nostra vita su questa terra non & ancora la visione,
che equivale alla manifestazione; eppure, non é il nulla di questa manifestazione perché
Cristo realmente & venuto tra gli uomini, & realmente apparso tra di noi come uomo e
Dio.

Dunque, si tratta della via intermedia che caratterizza la nostra vita, tra una
presenza che c'é gia e che si annuncia a dei testimoni, che poi comunicano, annunciano:
qui c'é tutto il senso della predicazione, dell'esistenza della Chiesa, che nasce e si fonda
sulla testimonianza apostolica che raggiunge ogni luogo e ogni tempo. Di nuovo, € la
testimonianza apostolica, non e la manifestazione diretta di Cristo; il quale puo
chiaramente anche manifestarsi direttamente, ma lo fa - anche nel nostro tempo -
sempre solo ad alcuni: pensiamo alle apparizioni private riconosciute dalla Chiesa. Agli
altri giunge sempre come testimonianza. Perché? Perché questa é la logica della fede. E
la fede ¢, ci ricorda san Tommaso, fonte di merito: la fede, che pure € un dono, € anche
atto dell'uomo, quindi diventa fonte di merito. E in questo circolo - dono di Dio e

risposta dell'uomo - entra la salvezza. E questa la salvezza: siamo giustificati dalla fede.

Quindi, questa scelta del Signore per la sua nascita, che corrisponde a quella per la
sua risurrezione, indica il tempo della Chiesa, il tempo della vita quaggiu, che e un

tempo collocato tra un “gia” - perché realmente é apparsa la salvezza, veramente Dio é



apparso e ci ha redento - e un “non ancora”, cioe l'attesa, nella speranza, della

manifestazione piena, evidente e universale del Signore.

E importante quello che andiamo a dire anche per comprendere il senso della logica
sacramentale e della liturgia della Chiesa. Nell'art. 4, infatti, san Tommaso si chiede se
Cristo doveva manifestare la sua nascita da sé stesso; € curiosa come domanda, ma ora
vedremo il grande contenuto della risposta. «La nascita di Cristo era ordinata alla
salvezza degli uomini che si attua mediante la fede» (lll, g. 36, a. 4). Vedete, questo
concetto ribadito: mediante la fede. Su che cosa si basa la fede? Si basa su una certa
notizia, ma non sulla visione. Ecco perché la fede nasce dall'ascolto, come dice san
Paolo: fides ex auditu. Continua Tommaso: «La vera fede riconosce la divinita e 'umanita
di Cristo. Era percid necessario che la nascita di Cristo fosse manifestata in maniera tale
da non pregiudicare la fede nella sua umanita. E cid avvenne per il fatto che Cristo
mostro in sé stesso i segni del'umana debolezza e tuttavia mostro insieme il potere
della propria divinita per mezzo delle creature di Dio» (ibidem). Anche qui, due polarita
che vengono tenute insieme. Prima era la polarita tra il non manifestarsi per nulla e il
manifestarsi a tutti, cioé tra il nulla di notizia e I'evidenza assoluta; qui abbiamo un altro
tentativo di tenere insieme le due polarita: quali sono le due polarita? La divinita e

'umanita di Cristo. La fede le confessa entrambe.

Ora, se nella sua nascita il Signore non si fosse manifestato come uomo, cioé
non avesse manifestato, come dice Tommaso, i segni della sua debolezza - un bambino,
una mangiatoia, i vagiti, il fatto di aver bisogno di essere nutrito, allattato, accudito,
come un vero bambino - non potremmo professare la nostra fede nella sua umanita.
Ma se fosse stato solo questo e non ci fossero stati altri segni - segni, come dice san
Tommaso, per mezzo delle creature di Dio che manifestano la sua divinita: pensiamo al
canto degli angeli, alla stella, la famosa cometa che guida i Magi -, se non ci fossero stati
questi segni, allora avremmo creduto solo all'umanita e non alla divinita. Abbiamo
invece alcuni segni che manifestano la potenza divina, ma solo alcuni, perché dall'altra

parte c'@ 'umanita nella sua fragilita creaturale.

Vedete quindi come questo articolo ci aiuta a capire anche la logica della
liturgia, che si comprende se si tengono presenti queste due cose che abbiamo appena

detto, cioé:

1) da un lato, la condizione in cui siamo di una salvezza gia presente nella storia ma non
ancora compiuta. La liturgia ci dice proprio questo: se non ci fosse questa salvezza, noi
non celebreremmo nulla in fondo, se non dei ricordi; invece, noi compiamo un

memoriale e i sacramenti sono segni efficaci della grazia: indicano quindi tutta



I'economia liturgica della Chiesa, indicano una presenza di Dio nella storia, nel mondo,

nel tempo.

2) dall'altra parte, '€ un “non ancora”. Perché? Perché altrimenti non avremmo bisogno
dei segni, avremmo gia la visio Dei. Invece, sappiamo che questa visione, ancora, non c'e.

Da qui dunque il senso dei segni liturgici, dei riti liturgici. Questo € il primo aspetto.

Secondo aspetto: questi segni devono corrispondere alla divinita e all'umanita di
Cristo. Sul lato dell'umanita manifestano la debolezza dellumanita; dunque sono segni
materiali, potremmo dire anche banali: 'acqua, I'olio, il vino, I'incenso, il fuoco della
candela, un oggetto, un paramento, un suono, un canto liturgico. Ma dall'altra parte,
attenzione, devono manifestare la divinita. Quindi, in questi segni fragili deve
sprigionarsi tutta la potenza della divinita. Ecco il senso della sollemnitas: 1a Chiesa
sempre ha difeso la solennita dei riti, non la loro sciatteria. Noi abbiamo perso
completamente la bussola quando pensiamo che per manifestare la poverta del
Signore, la sua umanita, allora dobbiamo crollare nella sciatteria o in invenzioni di gesti
piu semplici, piu “alla mano”. Questa ¢ la distruzione della liturgia, perché la liturgia sta
se entrambe le polarita vengono mantenute insieme: il segno - che manifesta il lato
dell'umanita - € il “non ancora”; dall'altra parte, la sua solennita, la sua sacralita - che

manifesta la divinita - e il “gia” presente.

Vedete come certi articoli della Summa, che in apparenza potrebbero sembrare piu

“leggeri”, in realta contengono i punti-cardine della logica cristiana, cattolica.

Nella queestio 37, dove san Tommaso si interroga sul senso della circoncisione ricevuta
dal Signore e sulla sua presentazione al Tempio, emergono altri principi fondamentali.
Lo zoccolo duro e presentato da Tommaso nell'art. 1, nella risposta alla terza obiezione:
«Per dare compimento alla realta prefigurata, ne assunse la figura» (lll, g. 37, a. 1).
Questo é il principio cardine. Tutte le volte che noi troviamo il Signore che adempie i riti
della legge antica, dobbiamo sempre comprenderlo con questo principio di fondo:
assume la figura per portarla a compimento. Come Lui stesso ci dice, non & venuto ad
abolire la legge, ma a compierla (cf. Mt 5, 17), che € un modo per dire che la legge antica,
soprattutto in questo caso i precetti cerimoniali, avevano senso precisamente in quanto
prefiguravano Cristo. Cristo non li abolisce, ma li compie. E compiendoli, in qualche

modo ne decreta il termine.

Qui abbiamo tutto il senso dei precetti cerimoniali della legge antica, che san
Tommaso aveva affrontato nella I-1l della Summa, alla queestio 101, art. 2. E un articolo

un po’ lungo, articolato, ma che a mio avviso vale proprio la pena di prendere in



considerazione, perché di nuovo qui abbiamo una chiave di lettura importantissima, in
questo caso per comprendere il senso del “prima di Cristo” e per capire come tutta
I'antica legge, 'Antico Testamento, la storia antica hanno puntato verso Cristo,
adombrandolo di volta in volta fino a ricostruirne in qualche modo la figura: la figura

chiaramente della Redenzione e della vita eterna.

In questo articolo, san Tommaso si chiede se i precetti cerimoniali dell'antica
legge siano precetti figurali, figura di Cristo: «ll culto di Dio & di due specie: interno
ed esterno. Essendo infatti 'uomo composto di anima e di corpo, sia 'uno che l'altro
componente deve essere applicato al culto di Dio: 'anima per onorarlo con un culto
interno e il corpo per onorarlo con un culto esterno. Per cui nei Salmi si legge: “Il mio
cuore e la mia carne esultano nel Dio vivente” (Sal 83, 3)» (I-Il, g. 101, a. 2). Primo
principio, da cui ancora una volta scaturisce il fondamento della vita della Chiesa
quaggiu e in particolare della vita liturgica: il culto € interno ed esterno perché 'uomo &
anima e corpo. E dunque, come dice il Salmo: “Il mio cuore e la mia carne esultano nel
Dio vivente”, ma con un ordine. Prosegue infatti Tommaso: «Come il corpo € ordinato a
Dio mediante I'anima, cosi il culto esterno é ordinato a quello interno» (ibidem). Primo

grande principio.

San Tommaso continua dicendo che nello stato di beatitudine noi vedremo Dio;
quindi, in questo caso il culto esterno non consistera in figure, ma nella lode di Dio che
sgorga dal cuore e si riverbera nel corpo, che sara glorificato. «Invece, nello stato della
vita presente non siamo in grado di vedere la verita divina in sé stessa, ma & necessario
che ci giunga un raggio di essa sotto qualche figura sensibile: perod, in maniera diversa,
secondo i vari stadi della conoscenza umana. Infatti, nell'antica legge né la verita divina
si era manifestata in sé stessa, né era stata aperta la via per giungervi» (ibidem). Di
nuovo, e un principio fondamentale: qui abbiamo bisogno di figure sensibili, data la
nostra natura e la nostra condizione, quel famoso “gia” e “non ancora”, di cui abbiamo

parlato prima.

Nell’antica legge la situazione era tale per cui la verita ancora non si era
manifestata in sé stessa - non era avvenuta ancora l'lncarnazione - e la via per
raggiungere la vita divina non si era ancora aperta, perché Cristo ¢ la via. Continua san
Tommaso: «Percio era necessario che il culto dell’antica legge non si limitasse a figurare
la verita che in futuro doveva essere manifestata nella patria, ma che figurasse anche
Cristo, il quale & la via che conduce alla verita della patria» (ibidem). Quindi, nell'antica
legge, non solo e prefigurato il termine, ma anche la via per raggiungerlo, cioé Cristo.

Ecco perché tutti i precetti cerimoniali dell'antica legge prefigurano Cristo. «Invece, nello



stato della legge nuova [cioe il nostro] questa via € ormai rivelata. Per cui non e
necessario prefigurarla come futura» (ibidem), come se debba ancora venire: ecco
perché iriti dell'antica legge, essendo stati compiuti, vengono meno. Noi cristiani non
rifacciamo i riti dell'antica legge, sebbene li ricomprendiamo pienamente nei riti nuovi.
Quindi, non dobbiamo prefigurarla come futura, ma rammentarla come cosa passata o
presente. «Si deve invece prefigurare la verita futura della gloria, che ancora non &
svelata» (ibidem). Noi oggi dobbiamo prefigurare come presente la via che e Cristo e

come non ancora presente la condizione futura.

Perché leggiamo questo testo? Perché qui capiamo tutto il senso della legge
cerimoniale antica, ma anche dei principi cerimoniali della nuova legge, cioe i nostri.
Tutta la loro densita e preziosita sta in questo: hanno una logica analoga a quella dei
precetti antichi, che Cristo infatti non e venuto ad abolire, ma a compiere. Ecco perché
Cristo sceglie, decide, essendo Dio e non un semplice bambino, di sottoporsi alla
circoncisione e perché viene presentato al Tempio. Qui abbiamo proprio il senso di
questo adempimento: poiché la legge cerimoniale antica viene da Dio - come anche la
legge cerimoniale del Nuovo Testamento per sua natura non & una creazione umana,
nonostante ci sia una mediazione umana, la mediazione della Chiesa - il Signore
adempie questi riti per approvare quella legge, ma nello stesso tempo per trasformarla
da dentro, in quanto i segni che adombrano ormai vengono meno, essendo presente la
realta. E si hanno nuovi segni e nuovi riti, che indicano non piu la realta di Cristo che
deve venire, ma quella di Cristo presente. E, come dice Tommaso, indicano anche una
realta ancora non presente, che & la realta della vita eterna, che deve essere anticipata

nel segno, adombrata.

Andiamo ora a vedere il senso proprio della circoncisione. C'¢ un testo della
tradizione rabbinica, il Targum di Ezechiele, che dice cosi: «iIn memoriale dell'alleanza dei
vostri padri davanti a me, mi rivelai per la vostra salvezza perché é rivelato davanti a me
che eravate oppressi per la vostra schiavitu e dissi a voi: “Per il sangue della
circoncisione vi risparmiero, per il sangue della pasqua vi liberero”». Questo testo
esprime una convinzione profonda dell'lsraele antico, e cioe che la circoncisione non
fosse un semplice “marchio” per dire 'appartenenza a una stessa tribu, ma c'era la
convinzione che tramite il sangue della circoncisione si veniva risparmiati dalla morte. E
questo sangue della circoncisione va legato al sangue della Pasqua: ricordiamo il sangue
dell'agnello che liberava dall'angelo sterminatore. Ora, nella tradizione rabbinica, questo
sangue della circoncisione, questo sangue della Pasqua era collegato alla famosa Akeda.

Cos'e? |l sacrificio di Isacco.



Il sacrificio di Isacco pero non si compi in modo cruento. Quindi, da un lato
abbiamo degli elementi cruenti: la circoncisione e il sangue di un agnello; dall'altra parte
abbiamo un'offerta, senza che ci sia propriamente una volonta di offerta: il bambino
deve essere circonciso all'ottavo giorno, quindi chiaramente non fa un‘offerta di sé; e
I'agnello nemmeno. Invece Isacco si. Nella tradizione ebraica, non c'@ solo Abramo che
offre Isacco, ma é Isacco stesso che accetta di essere offerto, immolato dal padre. Ma
questo sacrificio non avviene in modo cruento, perché doveva essere solo figura. Chi
unisce in Sé l'aspetto cruento e I'aspetto incruento, ma interiore, fondamentale, che da

senso a quello cruento? Gesu Cristo.

Nella circoncisione, abbiamo il primo segno dell'altro sangue che sara versato
nella Pasqua del Signore, cio¢ nella sua Passione, per mezzo del quale il popolo
sarebbe stato risparmiato e liberato. Dunque, vedete il senso profondo della
circoncisione del Signore: € un senso redentivo, salvifico. Ed ecco perché la circoncisione
di Cristo e il compimento dell'antica circoncisione, che da sé non poteva salvare se non
in quanto figura. Ed & il segno della nuova circoncisione: il battesimo, cioé, 'essere

sepolti nella morte di Cristo.

Qualcosa di analogo lo troviamo, come logica, nella presentazione del Signore
al Tempio, dove c'¢e il precetto di riscattare il primogenito, offrendo, secondo il precetto
del libro del Levitico, I'olocausto di un agnello di un anno e il sacrificio di una colomba o
di una tortora, che poteva essere commutato in una coppia di tortore o di colombe
quando non cera la possibilita di sacrificare I'agnello. E stato fatto notare che l'offerta di
san Giuseppe e della Madonna fu I'offerta dei poveri. Il che & vero, ma nasconde
qualcosa di piu profondo ancora che non semplicemente la manifestazione di una vita
povera e cioe che I'agnello che veniva offerto in olocausto non era presente nell'offerta
che Giuseppe e Maria fanno di Gesu, perché l'agnello e lo stesso Signore. Dunque, gli
agnelli che hanno riscattato i figli di Israele sono adempiuti in Colui di cui erano figura:
ciog, I'Agnello di Dio viene offerto e il suo sangue viene offerto in riscatto, in salvezza per

tutti.

Dunque, spero di avervi dato dei principi che, secondo me, sono importantissimi
per vivere da un lato il senso della liturgia della Chiesa, dall'altro il senso del nostro
approccio all'Antico Testamento, che rivela veramente un mondo: I'Antico Testamento
riceve luce nel Nuovo e, poi, € a sua volta luce per comprendere alcuni passaggi del
Nuovo, sui quali noi passeremmo oltre, non avendo sufficiente familiarita con il senso
dei segni degli antichi precetti cerimoniali, quindi della tradizione di Israele. Ho voluto

fare questa sintesi per darvi dei criteri, delle logiche che spero possano poi servire nella



crescita della formazione cristiana e nella vita cristiana.



