
Ora di dottrina / 188 – La trascrizione

I frutti dello Spirito Santo – Il testo del video

CATECHISMO 14_12_2025

Luisella 

Scrosati

Oggi concludiamo la nostra sezione dedicata allo Spirito Santo commentando la quæstio

70 della I-II della Somma Teologica, che è dedicata ai frutti dello Spirito Santo. Quando

parliamo dei frutti dello Spirito Santo ci riferiamo in modo particolare al passo della

Lettera ai Galati (5, 22), dove san Paolo enumera dodici frutti dello Spirito Santo [dodici

sono i frutti enumerati nella Vulgata, mentre la traduzione italiana attinge dal testo

https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


greco, dove ne sono riportati nove]. San Tommaso, dopo aver parlato a lungo delle virtù,

ha introdotto il discorso sui doni dello Spirito Santo (vedi qui e qui), poi sulle beatitudini;

e adesso vediamo i frutti. È evidente che nella sua esposizione Tommaso cerca di

mostrare la relazione e la distinzione tra i frutti, i doni e le beatitudini.

Nell’art. 1 della quæstio 70, san Tommaso si chiede se i frutti dello Spirito Santo di cui

ci parla san Paolo nella Lettera ai Galati siano atti. Capiremo il perché dell’importanza di

questa volontà di distinguere. San Tommaso prima di tutto ci dice che cos’è un frutto.

Un frutto spirituale è comprensibile per analogia a un frutto materiale, al frutto di un

albero. Lui spiega: «Si dice frutto ciò che la pianta produce quando è giunta alla sua

perfezione e che ha in sé stesso una certa dolcezza» (I-II, q. 70, a. 1). Il frutto è il punto

d’arrivo del lungo percorso della pianta, è l’espressione dell’attività della pianta nel suo

giungere a perfezione. La pianta, prima di tutto, è un seme che germoglia, cresce in un

arbusto, cresce ulteriormente, getta delle foglie, fa dei fiori e quindi nella sua

maturazione giunge al frutto. E il frutto ha la caratteristica di una certa dolcezza.

Ora, se noi riferiamo questo alla vita dell’uomo e in particolare alla vita dello

spirito, come lo possiamo intendere? Sicuramente noi possiamo considerare frutto, in

analogia all’immagine dell’albero, ciò che l’uomo produce come espressione in qualche

modo di una perfezione raggiunta. E infatti san Tommaso dice: «Se si considera frutto

dell’uomo ciò che egli produce, allora gli stessi atti umani si dicono frutti: infatti

l’operazione è l’atto secondo del soggetto operante ed è piacevole se ad esso

proporzionata» (ibidem). In pratica, possiamo dire che quando l’uomo vive secondo la

sua natura produce degli atti che sono dei frutti in quanto sono l’espressione in qualche

modo di una maturità, di una perfezione raggiunta. Ecco che, se consideriamo il

versante delle virtù, l’atto virtuoso è un frutto.

Se però noi guardiamo la perfezione dell’uomo non solo secondo la sua natura,

ma secondo quella dimensione superiore che abbiamo visto parlando dei doni, dunque

secondo la sua prontezza a rispondere alle mozioni dello Spirito Santo, allora gli atti che

nascono su entrambi questi versanti hanno il valore, la connotazione di un frutto,

precisamente perché sono l’espressione di un atto di perfezione dell’umanità, di un atto

maturo dell’umanità. Pensiamo al lato naturale: noi non possiamo dire che il vagire del

bambino sia un frutto, perché evidentemente non risponde alla connotazione di una

perfezione raggiunta; quando noi pensiamo a un discorso articolato, la capacità di

produrre parole, di articolarle, noi lo vediamo già come un frutto, una perfezione

raggiunta proporzionata a quella che è effettivamente la capacità dell’uomo di parlare.

Prosegue Tommaso: «Se dunque un’operazione umana deriva da un uomo secondo la

https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-ii-parte-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/le-beatitudini-il-testo-del-video


capacità della sua ragione [cioè, quando l’uomo agisce secondo ragione], si dice che è un

frutto della ragione [e dunque vedete che gli atti virtuosi sono frutti]. Se invece deriva

dall’uomo per una virtù superiore, che è quella dello Spirito Santo, allora si dice che

l’operazione dell’uomo è un frutto dello Spirito Santo come conviene da un seme divino»

(ibidem). Entrambi sono frutti: gli atti che provengono dal vivere secondo ragione e gli

atti che provengono dall’agire secondo una virtù superiore, secondo i doni dello Spirito

Santo. Ma è evidente che, sebbene entrambi siano frutti, c’è frutto e frutto. E in questo

caso il frutto della vita secondo lo Spirito Santo nasce come da un seme divino che è

posto nell’uomo, che è la presenza dello Spirito Santo con i suoi sette doni. E dunque a

buon ragione san Tommaso cita la Prima Lettera di san Giovanni (3, 9): «Chiunque è

nato da Dio non commette peccato perché un germe divino dimora in lui». Cioè, vive

secondo questo germe divino e i suoi atti sono un frutto corrispondente a questo germe

divino, che è cresciuto, maturato fino a fruttificare appunto negli atti.

Nella risposta alla prima obiezione, san Tommaso precisa: «Le nostre opere, in

quanto sono effetti dello Spirito Santo operante in noi, hanno natura di frutto; in quanto

però sono ordinate al fine della vita eterna, hanno piuttosto natura di fiori» (I-II, q. 70, a.

1, ad 1). Sono frutti o sono fiori? Dipende. Cioè, in rapporto a questo germe divino che è

stato posto in noi, gli atti che scaturiscono dal vivere secondo i doni dello Spirito Santo

sono frutto chiaramente; ma se io li rapporto alla perfezione ultima a cui tutti questi atti

e tutti questi frutti tendono, allora, essi sono fiori, che sbocceranno in un frutto eterno.

Potremmo dire che sono frutti ordinati al frutto per eccellenza, che ha una perfezione

per eccellenza: il fruttificare nella vita eterna ha una perfezione che non hanno i frutti

buoni dei nostri atti che scaturiscono dalla vita secondo lo Spirito Santo; quindi, sono sì

frutti, ma non sono frutti ultimi, non sono frutti che hanno la perfezione e la

maturazione ultima della vita eterna.

Ancora, è interessante quanto Tommaso scrive nella risposta alla seconda 

obiezione: «L’uomo deve fruire solo di Dio per sé stesso, come del fine ultimo» (I-II, q.

70, a. 1, ad 2). La beatitudine ultima, somma, perfetta, eterna, stabile, pienamente

beatificante e pacificante è il fruire di Dio per sé stesso. Aggiunge Tommaso: «… e

rallegrarsi degli atti virtuosi non come se fossero un fine, ma per l’onestà che essi

contengono, piacevole per le persone virtuose. Perciò sant’Ambrogio afferma che le

opere virtuose vengono dette frutti “in quanto saziano chi le possiede con una santa e

sincera gioia”» (ibidem). Ricordate l’altro aspetto del frutto: abbiamo visto che uno è

l’atto perfetto, cioè della maturazione piena dell’albero, quindi dell’uomo; ma c’è anche

l’aspetto di qualcosa di dolce, che ha in sé una certa dolcezza. Ora san Tommaso –

parlando di tutti gli atti virtuosi, gli atti che nascono dal vivere secondo lo Spirito Santo,



secondo i doni dello Spirito Santo – ci dice che non ce ne dobbiamo rallegrare come se

fossero un fine, perché il fine è la fruizione di Dio in sé stesso, la visione di Dio. Però,

ragiona Tommaso, qual è la dolcezza che cogliamo di questi frutti, di questi atti che

scaturiscono da una maturazione dell’uomo nelle virtù e nella vita secondo i doni dello

Spirito Santo? San Tommaso ci dice che questa dolcezza è «l’onestà che essi

contengono». L’onestà non ha qui una connotazione moralistica come intendiamo oggi,

di sincerità. L’honestas, concetto che san Tommaso eredita da Cicerone, ha a che fare

con una integrità, una bellezza, qualcosa che manifesta una rettitudine dell’atto. Questa,

ci dice Tommaso, in sé stessa è piacevole per le persone virtuose; l’uomo virtuoso gode

della virtù, l’uomo che vive secondo lo Spirito gode degli atti che scaturiscono dalla vita

secondo lo Spirito.

Questo è un discorso interessante, importante, perché noi siamo sempre abituati a

pensare: “che cosa ne ricavo?”. Che poi il ricavo c’è, la vita eterna non è poco... è un dono

che ci è dato anche grazie a un merito. Qui il concetto è che più l’uomo è virtuoso più sa

assaporare l’onestà, la virtù, l’integrità dell’atto buono, la dolcezza che scaturisce dalla

virtù e dalla vita secondo lo Spirito Santo. Vivere secondo virtù e vivere secondo i doni

dello Spirito Santo, vivere docilmente alle ispirazioni dello Spirito Santo, è già in qualche

modo un appagamento, c’è già il gustare la dolcezza del frutto. Non è il fine ultimo,

eppure c’è un bene: se non lo percepiamo è perché evidentemente non siamo familiari

alla virtù e allo Spirito Santo e quindi cerchiamo sempre qualche cosa di diverso

dall’appagamento.

Nell’art. 2 san Tommaso affronta la differenza tra i frutti e le beatitudini. Anche

le beatitudini sono attribuite ai doni, anche esse sono atti, quindi che differenza c’è?

«Per la beatitudine si richiede più che per il frutto. Per il frutto infatti basta che una cosa

si presenti come ultima e piacevole, mentre per la beatitudine si richiede inoltre che sia

qualcosa di perfetto e di eccellente. E così tutte le beatitudini possono dirsi frutti, ma

non viceversa. Infatti qualunque azione virtuosa compiuta con gioia è un frutto. Invece si

dicono beatitudini le sole azioni perfette, le quali inoltre, a motivo della loro perfezione,

sono attribuite più ai doni che alle virtù» (I-II, q. 70, a. 2). Allora, il concetto base è

questo: tutte le beatitudini sono frutti, ma non tutti i frutti sono beatitudini. Perché? In

fondo lo abbiamo già detto, perché anche gli atti virtuosi sono frutti, ma sappiamo che

l’atto virtuoso ci fa vivere secondo la ragione, cioè secondo il bene dell’uomo. Invece i

doni ci collocano su un piano superiore, cioè ci fanno vivere secondo lo Spirito Santo,

secondo i dettami non della ragione bensì dello Spirito Santo, non perché tra questi due

ci sia conflitto ma perché c’è una superiorità dei secondi sui primi. E dunque possiamo

dire che anche le virtù danno i loro frutti, non solo le beatitudini; se è vero che le



beatitudini sono frutti, non tutti i frutti sono beatitudini. Qual è la particolarità delle

beatitudini? Tommaso ci dice che le beatitudini sono le sole perfette anche rispetto alle

virtù, non perché le virtù non abbiano anche una propria perfezione, ma perché in

fondo non ci permettono ancora di vivere secondo quella legge superiore a cui Dio

chiama l’uomo. E quindi potremmo dire che solo le beatitudini sono frutti perfetti. E in

questo senso, precisa la Summa, «sono attribuite più ai doni che alle virtù». Questo è un

po’ il quadro che ci permette di capire come si collocano i frutti rispetto alle beatitudini,

alle virtù e ai doni.

Adesso andiamo a vedere precisamente quali sono questi frutti, enumerati da

san Paolo nella Lettera ai Galati. Torniamo al concetto base e riprendiamo il nostro

parallelo, il nostro paragone tra l’uomo e l’albero. Che cos’è un frutto? È il finecorsa, non

nel senso che è finito il binario, ma come perfezione, quindi come maturazione del

percorso che parte dal seme, dalla radice: è un progresso che raggiunge il suo apice.

Ora, questo tipo di progresso nell’uomo ordina, crea un’integrità in tre direzioni: nei

confronti dell’anima, cioè dell’uomo verso sé stesso; riguardo alle cose che sono attorno

all’uomo, il prossimo, quindi l’ordine nei rapporti con gli altri; e infine riguardo alle cose

che sono al di sotto dell’uomo.

I frutti indicano dunque la perfezione, la maturazione di questo particolare 

albero che è l’uomo – l’uomo guidato dalle mozioni dello Spirito Santo, quindi verso

una dimensione più alta – e che ha queste tre dimensioni, questi tre ordini di cui

abbiamo appena detto. San Tommaso ci dice di partire dall’anima in sé stessa,

dall’uomo in sé stesso: «L’anima è ordinata in sé medesima quando nel bene e nel male

ha una retta disposizione» (I-II, q. 70, a. 3). Questa retta disposizione è proprio il frutto,

l’atto fruttuoso della vita secondo i doni dello Spirito Santo. «E la prima sua disposizione

al bene è dovuta all’amore, che è il primo degli affetti e la radice di tutti gli altri. Perciò,

tra i frutti dello Spirito Santo al primo posto abbiamo la carità» (ibidem). Perché? Perché

l’amore è una tendenza al bene, un ordine al bene. E dunque il primo frutto che

abbiamo è proprio questa disposizione al bene, che è la definizione della carità,

dell’amore. In questo caso, il Bene sommo, che è Dio; e in Dio ogni bene.



«Ma all’amore di carità segue necessariamente la gioia. Poiché chi ama gode

sempre dell’unione con l’amato» (ibidem). Quindi, il primo frutto, che è la carità, èseguito

dal secondo frutto che le è intimamente legato e che è la gioia. Che cos’è lagioia? La

gioia è il godimento del possesso di ciò che si ama. A livello naturale abbiamouna gioia

parziale quando noi possiamo essere uniti a ciò che amiamo, anche a unlivello più

basso, dei beni materiali. La gioia nasce proprio da questa unione.

Terzo passaggio: «La perfezione della gioia è la pace», perché «chi ha il cuore

perfettamente appagato [grazie all’amore, alla gioia che mi dà questo appagamento] in

una cosa, non può essere molestato dalle altre» (ibidem). Se fosse molestato dalle altre

cose, non ci sarebbe l’appagamento. Dunque, la pace è proprio questa stabilità nella

gioia che resiste ad ogni altro tipo di molestia ed è il terzo frutto dello Spirito Santo.

L’amore, la gioia e la pace sono i primi tre frutti dello Spirito Santo rispetto al bene, e

abbiamo visto come sono legati tra loro.

Rispetto invece al male, san Tommaso pone due frutti: la pazienza e la 

longanimità. Perché? La pazienza perché è «l’assenza di turbamento nell’imminenza di

cose dolorose». Di quale frutto gode il paziente? Gode di non essere turbato,

permanendo in qualche modo in quella pace, anche al sopraggiungere di cose dolorose.

Dall’altra parte, il longanime è colui che permane in qualche modo nella pace, non

travolto dal «turbamento nella dilazione delle cose piacevoli», quando ciò che è

piacevole, ciò che è sperato, ciò che è atteso, ancora non giunge. Quindi, sia il

sopraggiungere di cose dolorose sia la dilazione delle cose piacevoli, delle cose sperate,

non è causa di turbamento per i pazienti e i longanimi. E questi dunque sono altri due

frutti dello Spirito Santo: la pazienza e la longanimità.

Quindi i primi cinque frutti – carità (o amore), gioia, pace, pazienza e 

longanimità – hanno a che fare con l’ordine dell’uomo, con l’anima ordinata in sé

stessa.

Poi abbiamo i frutti che nascono dall’ordine rispetto al prossimo, prima di tutto la

bontà. Che cos’è la bontà? È la volontà di fare il bene. Interessante. Il frutto dell’anima

verso gli altri si ha quando l’anima è stabile, ferma nella volontà di fare il bene, non è

fluttuante; la sua volontà di fare il bene non dipende dalle circostanze esterne o dai

condizionamenti interni, ma è una volontà stabile, perché è un frutto maturo dell’opera

delle virtù e soprattutto dei doni dello Spirito Santo.

Il secondo frutto, sempre riguardo all’ordine rispetto al prossimo, è la benignità



. Che differenza c’è tra la bontà e la benignità? La bontà è la volontà di fare il bene,

mentre la benignità è l’esercizio effettivo nel fare il bene: evidentemente sono due

aspetti collegati, il primo ha a che fare con la disposizione interna, il secondo ha a che

fare con una operatività reale.

Poi abbiamo altri due frutti, sempre nella categoria dell’ordine verso il prossimo

, che sono la mansuetudine e la fede intesa come fedeltà. Che cos’è la mansuetudine? È

«l’equanime sopportazione del male ricevuto», come la definisce san Tommaso. Quando

in questo percorso dal seme al frutto, il frutto raggiunge la sua maturità, il frutto che si

coglie è anche la mansuetudine, cioè questo rimanere sempre uguali a sé stessi di

fronte al male ricevuto dal prossimo. Quindi, i due frutti della bontà e della benignità

hanno a che fare con l’elargizione del bene nei confronti del prossimo, mentre qui

abbiamo il male che possiamo ricevere: chi vive secondo lo Spirito Santo reagisce a

questo male con equanimità. Quindi sopporta con un animo sereno, tranquillo; il che

non vuol dire che non ci sia la correzione fraterna, ma non c’è un turbamento dettato

dalla tristezza o dalla rabbia o da altre passioni.

Poi abbiamo la fedeltà. Perché? Perché la fedeltà ci porta a non rispondere al male

ricevuto «con la frode o con l’inganno», ci dice Tommaso, cioè a non ingannare il nostro

prossimo. In questo caso si tratta non solo di non nuocere al nostro prossimo con

aggressività, ira, ma anche di non mancare di fedeltà al prossimo, anche quando ci

offende. Il che non vuol dire “prenderle su tutta la linea”, vuol dire non agire con

inganno, non voler frodare il nostro prossimo. Ci troviamo di fronte veramente a una

grandezza d’animo, a una perfezione che può nascere solo da un’infusione dall’alto e da

una presenza dello Spirito Santo dentro di noi.

Infine, questo ordine è in relazione alle cose che sono al di sotto dell’uomo. E qui

abbiamo prevalentemente tre frutti: la modestia, la continenza e la castità. La modestia

è quella che agisce nella regolazione delle parole, dei gesti, perché siano modesti –

termine che viene da “modus” – quindi perché siano regolati, non siano eccessivi, non

siano dettati da concupiscenza.

Relativamente in modo specifico alla concupiscenza carnale, abbiamo i frutti della

continenza e della castità. La castità è proprio l’essere trattenuto dal piacere illecito; la

continenza è il trattenersi anche dai piaceri leciti, in modo temporaneo o in modo

definitivo a seconda degli stati di vita. Dunque, questo è il quadro dei dodici frutti dello

Spirito Santo che la Lettera ai Galati ci presenta.

Nell’ultimo articolo troviamo un altro principio importante che è fortemente 

presente in san Paolo



, allorché nella stessa Lettera ai Galati, poco prima dell’elenco dei frutti, ci dice che «la

carne ha desideri contrari allo Spirito, e lo Spirito ha desideri contrari alla carne» (Gal 5,

17). E Tommaso commenta così: «Nella loro natura i frutti sono contrari alle opere della

carne. Infatti lo Spirito Santo muove l’anima umana verso ciò che è conforme alla

ragione o piuttosto verso ciò che è al di sopra di essa» Vedete che anche Tommaso a

volte dice “secondo ragione”, ma poi corregge e dice “al di sopra di essa”, perché la vita

secondo lo Spirito Santo non è contraria alla ragione, ma è un ulteriore

perfezionamento della vita secondo ragione che viene sopraelevata a un livello

irraggiungibile dalla sola ragione, ma non per questo contrario alla ragione. «Invece gli

appetiti della carne, cioè l’appetito sensitivo, trascinano verso i beni sensibili che sono al

di sotto dell’uomo» (I-II, q. 70, a. 4). San Tommaso quindi ci dice che succede un po’

come nel mondo fisico: la vita secondo lo Spirito Santo, seguendo le sue ispirazioni, ci

porta verso l’alto; invece, quando vogliamo seguire l’appetito sensitivo, questo ci porta

verso il basso. Da questo punto di vista, lo Spirito è contrario alla carne: attenzione, non

è contrario al corpo, non è contrario alle facoltà che fanno parte della natura umana.

Quando si parla di “carne” si tratta di questa sorta di “forza di gravità”, conseguente al

peccato originale, che ci porta verso il basso, cioè ci porta a non vivere più né secondo lo

Spirito né secondo la ragione. E quindi tra questi due frutti c’è un’opposizione radicale: i

frutti dello Spirito non sono i frutti della carne, e viceversa. Anche se il gioco del

Tentatore è proprio quello di spacciarci i frutti della carne come se fossero frutti buoni,

deliziosi. Qui si capisce anche il senso del riferimento al frutto nel racconto del peccato

originale: se noi pensiamo a quanto abbiamo detto, cioè che i frutti dello Spirito Santo

sono come la perfezione della maturazione dell’uomo, non solo dell’uomo naturale ma

anche spirituale, dobbiamo capire che il gioco del Tentatore è quello di contraffare il

frutto e darcene uno avvelenato, presentandolo come se fosse un frutto buono. San

Tommaso, seguendo letteralmente l’impostazione di san Paolo, ci dice che tra gli uni e

gli altri non c’è possibilità di conciliazione, perché seguono due direzioni diametralmente

opposte.

Dalla prossima Ora di dottrina inizieremo un percorso per conoscere meglio, per

quanto possibile alle nostre limitate forze, il mistero di Maria. Nel mistero di Maria

troveremo una sorta di sintesi di tutti i misteri della fede; veramente ci metteremo in

una prospettiva che ci permetterà di vedere in un’ottica differente i diversi misteri della

fede cristiana. E poi ci introdurrà anche alla grande sezione che dedicheremo al mistero

della Chiesa.


