LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 188 - La trascrizione

| frutti dello Spirito Santo - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Oggi concludiamo la nostra sezione dedicata allo Spirito Santo commentando la queestio

70 della I-Il della Somma Teologica, che & dedicata ai frutti dello Spirito Santo. Quando
parliamo dei frutti dello Spirito Santo ci riferiamo in modo particolare al passo della
Lettera ai Galati (5, 22), dove san Paolo enumera dodici frutti dello Spirito Santo [dodici

sono i frutti enumerati nella Vulgata, mentre la traduzione italiana attinge dal testo


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

greco, dove ne sono riportati nove]. San Tommaso, dopo aver parlato a lungo delle virtu,
ha introdotto il discorso sui doni dello Spirito Santo (vedi e qui), poi sulle ;
e adesso vediamo i frutti. E evidente che nella sua esposizione Tommaso cerca di

mostrare la relazione e la distinzione tra i frutti, i doni e le beatitudini.

Nell'art. 1 della queestio 70, san Tommaso si chiede se i frutti dello Spirito Santo di cui
ci parla san Paolo nella Lettera ai Galati siano atti. Capiremo il perché dellimportanza di
questa volonta di distinguere. San Tommaso prima di tutto ci dice che cos’é un frutto.
Un frutto spirituale & comprensibile per analogia a un frutto materiale, al frutto di un
albero. Lui spiega: «Si dice frutto cio che la pianta produce quando e giunta alla sua
perfezione e che ha in sé stesso una certa dolcezza» (I-1l, g. 70, a. 1). Il frutto & il punto
d'arrivo del lungo percorso della pianta, € I'espressione dell'attivita della pianta nel suo
giungere a perfezione. La pianta, prima di tutto, € un seme che germoglia, cresce in un
arbusto, cresce ulteriormente, getta delle foglie, fa dei fiori e quindi nella sua

maturazione giunge al frutto. E il frutto ha la caratteristica di una certa dolcezza.

Ora, se noi riferiamo questo alla vita dell'uomo e in particolare alla vita dello
spirito, come lo possiamo intendere? Sicuramente noi possiamo considerare frutto, in
analogia allimmagine dell'albero, cio che 'uomo produce come espressione in qualche
modo di una perfezione raggiunta. E infatti san Tommaso dice: «Se si considera frutto
dell'uomo cid che egli produce, allora gli stessi atti umani si dicono frutti: infatti
l'operazione e 'atto secondo del soggetto operante ed e piacevole se ad esso
proporzionata» (ibidem). In pratica, possiamo dire che quando 'uomo vive secondo la
sua natura produce degli atti che sono dei frutti in quanto sono I'espressione in qualche
modo di una maturita, di una perfezione raggiunta. Ecco che, se consideriamo il

versante delle virtu, I'atto virtuoso e un frutto.

Se pero noi guardiamo la perfezione dell’'uomo non solo secondo la sua natura,
ma secondo quella dimensione superiore che abbiamo visto parlando dei doni, dunque
secondo la sua prontezza a rispondere alle mozioni dello Spirito Santo, allora gli atti che
nascono su entrambi questi versanti hanno il valore, la connotazione di un frutto,
precisamente perché sono l'espressione di un atto di perfezione dellumanita, di un atto
maturo dellumanita. Pensiamo al lato naturale: noi non possiamo dire che il vagire del
bambino sia un frutto, perché evidentemente non risponde alla connotazione di una
perfezione raggiunta; quando noi pensiamo a un discorso articolato, la capacita di
produrre parole, di articolarle, noi lo vediamo gia come un frutto, una perfezione

raggiunta proporzionata a quella che & effettivamente la capacita dell'uomo di parlare.

Prosegue Tommaso: «Se dunque un’operazione umana deriva da un uomo secondo la


https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-ii-parte-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/le-beatitudini-il-testo-del-video

capacita della sua ragione [cioé, quando 'uomo agisce secondo ragione], si dice che & un
frutto della ragione [e dunque vedete che gli atti virtuosi sono frutti]. Se invece deriva
dall'uomo per una virtu superiore, che & quella dello Spirito Santo, allora si dice che
I'operazione delluomo e un frutto dello Spirito Santo come conviene da un seme divino»
(ibidem). Entrambi sono frutti: gli atti che provengono dal vivere secondo ragione e gli
atti che provengono dall'agire secondo una virtu superiore, secondo i doni dello Spirito
Santo. Ma é evidente che, sebbene entrambi siano frutti, c'é frutto e frutto. E in questo
caso il frutto della vita secondo lo Spirito Santo nasce come da un seme divino che &
posto nelluomo, che & la presenza dello Spirito Santo con i suoi sette doni. E dunque a
buon ragione san Tommaso cita la Prima Lettera di san Giovanni (3, 9): «Chiunque e
nato da Dio non commette peccato perché un germe divino dimora in lui». Ciog, vive
secondo questo germe divino e i suoi atti sono un frutto corrispondente a questo germe

divino, che é cresciuto, maturato fino a fruttificare appunto negli atti.

Nella risposta alla prima obiezione, san Tommaso precisa: «Le nostre opere, in
quanto sono effetti dello Spirito Santo operante in noi, hanno natura di frutto; in quanto
perd sono ordinate al fine della vita eterna, hanno piuttosto natura di fiori» (I-Il, g. 70, a.
1, ad 1). Sono frutti o sono fiori? Dipende. Ciog, in rapporto a questo germe divino che
stato posto in noi, gli atti che scaturiscono dal vivere secondo i doni dello Spirito Santo
sono frutto chiaramente; ma se io li rapporto alla perfezione ultima a cui tutti questi atti
e tutti questi frutti tendono, allora, essi sono fiori, che sbocceranno in un frutto eterno.
Potremmo dire che sono frutti ordinati al frutto per eccellenza, che ha una perfezione
per eccellenza: il fruttificare nella vita eterna ha una perfezione che non hanno i frutti
buoni dei nostri atti che scaturiscono dalla vita secondo lo Spirito Santo; quindi, sono si
frutti, ma non sono frutti ultimi, non sono frutti che hanno la perfezione e la

maturazione ultima della vita eterna.

Ancora, é interessante quanto Tommaso scrive nella risposta alla seconda
obiezione: «L'uomo deve fruire solo di Dio per sé stesso, come del fine ultimo» (I-1l, g.
70, a. 1, ad 2). La beatitudine ultima, somma, perfetta, eterna, stabile, pienamente
beatificante e pacificante e il fruire di Dio per sé stesso. Aggiunge Tommaso: «... e
rallegrarsi degli atti virtuosi non come se fossero un fine, ma per l'onesta che essi
contengono, piacevole per le persone virtuose. Percio santAmbrogio afferma che le
opere virtuose vengono dette frutti “in quanto saziano chi le possiede con una santa e
sincera gioia”» (ibidem). Ricordate I'altro aspetto del frutto: abbiamo visto che uno é
I'atto perfetto, cioe della maturazione piena dell'albero, quindi del'uomo; ma c'e¢ anche
I'aspetto di qualcosa di dolce, che ha in sé una certa dolcezza. Ora san Tommaso -

parlando di tutti gli atti virtuosi, gli atti che nascono dal vivere secondo lo Spirito Santo,



secondo i doni dello Spirito Santo - ci dice che non ce ne dobbiamo rallegrare come se
fossero un fine, perché il fine ¢ la fruizione di Dio in sé stesso, la visione di Dio. Pero,
ragiona Tommaso, qual é la dolcezza che cogliamo di questi frutti, di questi atti che
scaturiscono da una maturazione dell'uomo nelle virtu e nella vita secondo i doni dello
Spirito Santo? San Tommaso ci dice che questa dolcezza e «I'onesta che essi
contengono». L'onesta non ha qui una connotazione moralistica come intendiamo oggi,
di sincerita. L'honestas, concetto che san Tommaso eredita da Cicerone, ha a che fare
con una integrita, una bellezza, qualcosa che manifesta una rettitudine dell'atto. Questa,
ci dice Tommaso, in sé stessa € piacevole per le persone virtuose; 'uomo virtuoso gode
della virtu, 'uomo che vive secondo lo Spirito gode degli atti che scaturiscono dalla vita

secondo lo Spirito.

Questo & un discorso interessante, importante, perché noi siamo sempre abituati a
pensare: “che cosa ne ricavo?”. Che poi il ricavo c'¢, la vita eterna non & poco... € un dono
che ci & dato anche grazie a un merito. Qui il concetto e che pitu 'uomo & virtuoso piu sa
assaporare l'onesta, la virtu, l'integrita dell'atto buono, la dolcezza che scaturisce dalla
virtu e dalla vita secondo lo Spirito Santo. Vivere secondo virtu e vivere secondo i doni
dello Spirito Santo, vivere docilmente alle ispirazioni dello Spirito Santo, & gia in qualche
modo un appagamento, c'e gia il gustare la dolcezza del frutto. Non ¢ il fine ultimo,
eppure c'@ un bene: se non lo percepiamo é perché evidentemente non siamo familiari
alla virtu e allo Spirito Santo e quindi cerchiamo sempre qualche cosa di diverso

dall'appagamento.

Nell'art. 2 san Tommaso affronta la differenza tra i frutti e le beatitudini. Anche
le beatitudini sono attribuite ai doni, anche esse sono atti, quindi che differenza c'é?
«Per la beatitudine si richiede piu che per il frutto. Per il frutto infatti basta che una cosa
si presenti come ultima e piacevole, mentre per la beatitudine si richiede inoltre che sia
qualcosa di perfetto e di eccellente. E cosi tutte le beatitudini possono dirsi frutti, ma
non viceversa. Infatti qualunque azione virtuosa compiuta con gioia & un frutto. Invece si
dicono beatitudini le sole azioni perfette, le quali inoltre, a motivo della loro perfezione,
sono attribuite piu ai doni che alle virtu» (I-1l, g. 70, a. 2). Allora, il concetto base &
questo: tutte le beatitudini sono frutti, ma non tutti i frutti sono beatitudini. Perché? In
fondo lo abbiamo gia detto, perché anche gli atti virtuosi sono frutti, ma sappiamo che
I'atto virtuoso ci fa vivere secondo la ragione, cioe secondo il bene delluomo. Invece i
doni ci collocano su un piano superiore, cioé ci fanno vivere secondo lo Spirito Santo,
secondo i dettami non della ragione bensi dello Spirito Santo, non perché tra questi due
ci sia conflitto ma perché c'e una superiorita dei secondi sui primi. E dunque possiamo

dire che anche le virtu danno i loro frutti, non solo le beatitudini; se € vero che le



beatitudini sono frutti, non tutti i frutti sono beatitudini. Qual e la particolarita delle
beatitudini? Tommaso ci dice che le beatitudini sono le sole perfette anche rispetto alle
virtu, non perché le virtu non abbiano anche una propria perfezione, ma perché in
fondo non ci permettono ancora di vivere secondo quella legge superiore a cui Dio
chiama 'uomo. E quindi potremmo dire che solo le beatitudini sono frutti perfetti. E in
questo senso, precisa la Summa, «sono attribuite piu ai doni che alle virtu». Questo & un
po’ il quadro che ci permette di capire come si collocano i frutti rispetto alle beatitudini,

alle virtu e ai doni.

Adesso andiamo a vedere precisamente quali sono questi frutti, enumerati da
san Paolo nella Lettera ai Galati. Torniamo al concetto base e riprendiamo il nostro
parallelo, il nostro paragone tra 'uomo e l'albero. Che cos'¢ un frutto? E il finecorsa, non
nel senso che é finito il binario, ma come perfezione, quindi come maturazione del
percorso che parte dal seme, dalla radice: & un progresso che raggiunge il suo apice.
Ora, questo tipo di progresso nelluomo ordina, crea un’integrita in tre direzioni: nei
confronti dell'anima, cioe dell'uomo verso sé stesso; riguardo alle cose che sono attorno
all'uomo, il prossimo, quindi l'ordine nei rapporti con gli altri; e infine riguardo alle cose

che sono al di sotto dell'uomo.

I frutti indicano dunque la perfezione, la maturazione di questo particolare
albero che & I'uomo - 'uomo guidato dalle mozioni dello Spirito Santo, quindi verso
una dimensione piu alta - e che ha queste tre dimensioni, questi tre ordini di cui
abbiamo appena detto. San Tommaso ci dice di partire dall'anima in sé stessa,
dall'uomo in sé stesso: «L'anima e ordinata in sé medesima quando nel bene e nel male
ha una retta disposizione» (I-1l, g. 70, a. 3). Questa retta disposizione € proprio il frutto,
I'atto fruttuoso della vita secondo i doni dello Spirito Santo. «E la prima sua disposizione
al bene e dovuta all'amore, che € il primo degli affetti e la radice di tutti gli altri. Percio,
tra i frutti dello Spirito Santo al primo posto abbiamo la carita» (ibidem). Perché? Perché
'amore e una tendenza al bene, un ordine al bene. E dunque il primo frutto che
abbiamo ¢ proprio questa disposizione al bene, che ¢ la definizione della carita,

dell'amore. In questo caso, il Bene sommo, che & Dio; e in Dio ogni bene.



«Ma all'amore di carita segue necessariamente la gioia. Poiché chi ama gode
sempre dell'unione con I'amato» (ibidem). Quindi, il primo frutto, che & la carita, éseguito
dal secondo frutto che le € intimamente legato e che € la gioia. Che cos'e lagioia? La
gioia & il godimento del possesso di cid che si ama. A livello naturale abbiamouna gioia
parziale quando noi possiamo essere uniti a cid che amiamo, anche a unlivello piu

basso, dei beni materiali. La gioia nasce proprio da questa unione.

Terzo passaggio: «La perfezione della gioia é la pace», perché «chi ha il cuore
perfettamente appagato [grazie allamore, alla gioia che mi da questo appagamento] in
una cosa, non puo essere molestato dalle altre» (ibidem). Se fosse molestato dalle altre
cose, non ci sarebbe I'appagamento. Dunque, la pace € proprio questa stabilita nella
gioia che resiste ad ogni altro tipo di molestia ed ¢ il terzo frutto dello Spirito Santo.
L'amore, la gioia e la pace sono i primi tre frutti dello Spirito Santo rispetto al bene, e

abbiamo visto come sono legati tra loro.

Rispetto invece al male, san Tommaso pone due frutti: la pazienza e la
longanimita. Perché? La pazienza perché é «l'assenza di turbamento nellimminenza di
cose dolorose». Di quale frutto gode il paziente? Gode di non essere turbato,
permanendo in qualche modo in quella pace, anche al sopraggiungere di cose dolorose.
Dall'altra parte, il longanime e colui che permane in qualche modo nella pace, non
travolto dal «turbamento nella dilazione delle cose piacevoli», quando cio che &
piacevole, cio che & sperato, cio che é atteso, ancora non giunge. Quindi, sia il
sopraggiungere di cose dolorose sia la dilazione delle cose piacevoli, delle cose sperate,
non e causa di turbamento per i pazienti e i longanimi. E questi dunque sono altri due

frutti dello Spirito Santo: la pazienza e la longanimita.

Quindi i primi cinque frutti - carita (o amore), gioia, pace, pazienza e
longanimita - hanno a che fare con I'ordine dell'uomo, con I'anima ordinata in sé

stessa.

Poi abbiamo i frutti che nascono dall’'ordine rispetto al prossimo, prima di tutto la
bonta. Che cos'¢ la bonta? E la volonta di fare il bene. Interessante. Il frutto dell'anima
verso gli altri si ha quando I'anima é stabile, ferma nella volonta di fare il bene, non e
fluttuante; la sua volonta di fare il bene non dipende dalle circostanze esterne o dai
condizionamenti interni, ma & una volonta stabile, perché e un frutto maturo dell'opera

delle virtu e soprattutto dei doni dello Spirito Santo.

Il secondo frutto, sempre riguardo all'ordine rispetto al prossimo, & la benignita



. Che differenza c'é tra la bonta e la benignita? La bonta € la volonta di fare il bene,
mentre la benignita e I'esercizio effettivo nel fare il bene: evidentemente sono due
aspetti collegati, il primo ha a che fare con la disposizione interna, il secondo ha a che

fare con una operativita reale.

Poi abbiamo altri due frutti, sempre nella categoria dell'ordine verso il prossimo
, che sono la mansuetudine e la fede intesa come fedelta. Che cos'¢ la mansuetudine? E
«I'equanime sopportazione del male ricevuto», come la definisce san Tommaso. Quando
in questo percorso dal seme al frutto, il frutto raggiunge la sua maturita, il frutto che si
coglie & anche la mansuetudine, cioé questo rimanere sempre uguali a sé stessi di

fronte al male ricevuto dal prossimo. Quindi, i due frutti della bonta e della benignita
hanno a che fare con l'elargizione del bene nei confronti del prossimo, mentre qui
abbiamo il male che possiamo ricevere: chi vive secondo lo Spirito Santo reagisce a
guesto male con equanimita. Quindi sopporta con un animo sereno, tranquillo; il che
non vuol dire che non ci sia la correzione fraterna, ma non c’@ un turbamento dettato

dalla tristezza o dalla rabbia o da altre passioni.

Poi abbiamo la fedelta. Perché? Perché |a fedelta ci porta a non rispondere al male
ricevuto «con la frode o con linganno, ci dice Tommaso, cioeé a non ingannare il nostro
prossimo. In questo caso si tratta non solo di non nuocere al nostro prossimo con
aggressivita, ira, ma anche di non mancare di fedelta al prossimo, anche quando ci
offende. Il che non vuol dire “prenderle su tutta la linea”, vuol dire non agire con
inganno, non voler frodare il nostro prossimo. Ci troviamo di fronte veramente a una
grandezza d'animo, a una perfezione che pud nascere solo da un’infusione dall'alto e da

una presenza dello Spirito Santo dentro di noi.

Infine, questo ordine & in relazione alle cose che sono al di sotto dell'uomo. E qui
abbiamo prevalentemente tre frutti: la modestia, la continenza e la castita. La modestia
e quella che agisce nella regolazione delle parole, dei gesti, perché siano modesti -
termine che viene da “modus” - quindi perché siano regolati, non siano eccessivi, non

siano dettati da concupiscenza.

Relativamente in modo specifico alla concupiscenza carnale, abbiamo i frutti della
continenza e della castita. La castita e proprio 'essere trattenuto dal piacere illecito; la
continenza ¢ il trattenersi anche dai piaceri leciti, in modo temporaneo o in modo
definitivo a seconda degli stati di vita. Dunque, questo € il quadro dei dodici frutti dello

Spirito Santo che la Lettera ai Galati ci presenta.

Nell'ultimo articolo troviamo un altro principio importante che é fortemente

presente in san Paolo



, allorché nella stessa Lettera ai Galati, poco prima dell'elenco dei frutti, ci dice che «la
carne ha desideri contrari allo Spirito, e lo Spirito ha desideri contrari alla carne» (Gal 5,
17). ETommaso commenta cosi: «Nella loro natura i frutti sono contrari alle opere della
carne. Infatti lo Spirito Santo muove I'anima umana verso cio che & conforme alla
ragione o piuttosto verso cio che € al di sopra di essa» Vedete che anche Tommaso a
volte dice “secondo ragione”, ma poi corregge e dice “al di sopra di essa”, perché la vita
secondo lo Spirito Santo non é contraria alla ragione, ma & un ulteriore
perfezionamento della vita secondo ragione che viene sopraelevata a un livello
irraggiungibile dalla sola ragione, ma non per questo contrario alla ragione. «Invece gli
appetiti della carne, cioe I'appetito sensitivo, trascinano verso i beni sensibili che sono al
di sotto delluomo» (I-l, g. 70, a. 4). San Tommaso quindi ci dice che succede un po’
come nel mondo fisico: la vita secondo lo Spirito Santo, seguendo le sue ispirazioni, ci
porta verso l'alto; invece, quando vogliamo seguire 'appetito sensitivo, questo ci porta
verso il basso. Da questo punto di vista, lo Spirito & contrario alla carne: attenzione, non
e contrario al corpo, non e contrario alle facolta che fanno parte della natura umana.
Quando si parla di “carne” si tratta di questa sorta di “forza di gravita”, conseguente al
peccato originale, che ci porta verso il basso, cioe ci porta a non vivere piu né secondo lo
Spirito né secondo la ragione. E quindi tra questi due frutti c'e€ un‘'opposizione radicale: i
frutti dello Spirito non sono i frutti della carne, e viceversa. Anche se il gioco del
Tentatore & proprio quello di spacciarci i frutti della carne come se fossero frutti buoni,
deliziosi. Qui si capisce anche il senso del riferimento al frutto nel racconto del peccato
originale: se noi pensiamo a quanto abbiamo detto, cioe che i frutti dello Spirito Santo
sono come la perfezione della maturazione dell'uomo, non solo dell’'uomo naturale ma
anche spirituale, dobbiamo capire che il gioco del Tentatore & quello di contraffare il
frutto e darcene uno avvelenato, presentandolo come se fosse un frutto buono. San
Tommaso, seguendo letteralmente I'impostazione di san Paolo, ci dice che tra gliuni e
gli altri non c’e possibilita di conciliazione, perché seguono due direzioni diametralmente

opposte.

Dalla prossima Ora di dottrina inizieremo un percorso per conoscere meglio, per
quanto possibile alle nostre limitate forze, il mistero di Maria. Nel mistero di Maria
troveremo una sorta di sintesi di tutti i misteri della fede; veramente ci metteremo in
una prospettiva che ci permettera di vedere in un’ottica differente i diversi misteri della
fede cristiana. E poi ci introdurra anche alla grande sezione che dedicheremo al mistero

della Chiesa.



