LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 186 - La trascrizione

| doni dello Spirito Santo (11 parte) - 1l testo del

video

Luisella

Scrosati

Concludiamo oggi la queestio 68, che abbiamo iniziato domenica scorsa e che e dedicata

ai doni dello Spirito Santo. Abbiamo commentato i primi tre articoli della g. 68, vedendo

che cosa caratterizza questi doni e che cosa li differenzia dalle virtu. Ora proseguiamo


https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-il-testo-del-video

con gli altri articoli, 4, 5, 6 e 8, che ci aiutano a completare il quadro.

L'art. 4 si chiede in sostanza se I'enumerazione dei sette doni dello Spirito Santo
sia esatta. Che cosa c'e dietro questa domanda? Il fatto che, come le virtu, anche i doni
devono poter agire in tutte le facolta dell'uomo o almeno, com’é owvio, in quelle facolta
che, come dice Tommaso, possono essere principi di atti umani, cioe nella ragione e
nella volonta in sostanza; perché é evidente che cio che non & principio di un atto
umano non é soggetto di virtu e quindi non & neanche qualcosa su cui i doni possono
agire. Banalmente, la peristalsi intestinale & un atto di noi uomini ma non € un atto
volontario; al di la dell'influenza che puo esercitarvi la nostra psiche, non & un atto

volontario, cioé non e un atto propriamente umano.

San Tommaso ci da un po’ I'architettura dei sette doni dello Spirito Santo. Ci dice
che la prima differenziazione riguarda le facolta, cioé la ragione e la facolta appetitiva (la
volonta). Riguardo alla ragione umana, noi abbiamo la ragione speculativa, quella piu
intellettiva, capace di cogliere il vero teoretico: la teoresi indica una sorta di visione
intellettuale; e I'altra sfera & la ragion pratica, cioé la capacita di scegliere nella pratica,

guidata dalla virtu della prudenza. Dunque, questa e l'architettura.

Infatti san Tommaso ci dice: «La ragione & speculativa e pratica: e in entrambe
I'apprensione della verita, che fa parte della ricerca, & distinta dal giudizio sulla verita.
Quindi, per apprendere la verita, la ragione speculativa viene predisposta dall'intelletto;
e la ragion pratica dal consiglio» (I-1I, . 68, a. 4). Nel momento in cui io apprendo il vero,
il dono dell'intelletto mi aiuta sul versante della ragione speculativa; e il dono del
consiglio mi aiuta sul versante della ragione pratica. Due doni, dunque, fanno parte della
ragione in quanto apprende il vero. Ma, ci dice Tommaso, la ragione speculativa non
solo apprende il vero, ma giudica anche della verita di qualche cosa. E in questo senso,
«per giudicare rettamente, la ragione speculativa viene perfezionata dalla sapienza e
quella pratica dalla scienza» (ibidem). Dunque, sul versante della ragione speculativa
abbiamo due doni, l'intelletto e la sapienza, rispettivamente sulla capacita di cogliere il
vero e di giudicare del vero. Sul versante della ragion pratica, abbiamo altri due doni, il
consiglio e la scienza, rispettivamente per apprendere il vero pratico e il saperne

giudicare. Dunque, abbiamo quattro doni dello Spirito Santo sul versante della ragione.

Gli altri tre doni riguardano il versante della facolta appetitiva. Infatti Tommaso
dice: «La facolta appetitiva viene predisposta dalla pieta a compiere il dovere verso gli
altri, mentre rispetto ai doveri verso sé stessi viene premunita dalla fortezza contro la
paura dei pericoli, e dal timore contro la concupiscenza disordinata dei piaceri» (ibidem).

Quindi, la pieta ci perfeziona nel compimento dei nostri doveri verso gli altri, cioé verso



I'Altro (Dio) e verso le altre persone umane. Rispetto ai doveri verso noi stessi, abbiamo
altri due doni: la fortezza che ci sostiene nella paura contro i pericoli, e il timore che ci
tiene lontani dalla concupiscenza disordinata. Dunque, vedete come san Tommaso

presenta architettonicamente i sette doni dello Spirito Santo.

Nell'art. 5, egli si chiede se questi doni siano connessi e come siano connessi. In
pratica, la connessione dei sette doni € nella carita. Vediamo il perché. Ci dice Tommaso:
«Abbiamo spiegato che tutte le potenze dell'anima vengono predisposte dai doni nei
confronti dello Spirito Santo che le muove, come le potenze appetitive sono predisposte
dalle virtu morali nei confronti della ragione che le guida» (I-ll, . 68, a. 5). Come le virtu
dispongono le potenze nei confronti della ragione, cosi i doni predispongono l'anima nei
confronti dello Spirito Santo: questa & un’analogia, non un‘identita. «Ora, come la nostra
ragione ottiene la sua perfezione mediante la prudenza [che ¢ il cardine, la virtu regina
di tutte le virtu morali], cosi lo Spirito Santo abita in noi mediante la carita (...). Percio,
come le virtu morali sono tra loro connesse nella prudenza, cosi i doni dello Spirito
Santo sono tra loro connessi nella carita, in modo cioe che chi ha la carita possiede tutti i

doni dello Spirito Santo, mentre senza di essa non se ne puod avere nessuno» (ibidem).

Riprendiamo I'analogia: le virtu morali sono virtu perché sono connesse alla
prudenza; nessuna virtu morale sarebbe virtu se non fosse connessa alla prudenza,
cioé se non avesse sempre la caratteristica di essere calata correttamente nel suo
contesto pratico senza deviare né a destra né a sinistra. Tutte le virtu morali sono
dunque connesse alla prudenza. E Tommaso ci dice che in modo analogo i doni sono
connessi alla carita, per cui se ho la carita avro i doni, se non ho la carita non avro i doni.
Questo lo si comprende ulteriormente da quanto avevamo detto la scorsa volta, ossia
che le virtu teologali, e in particolare la carita, sono la condizione perché ci siano i doni.
Ma perché? Perché é con la carita che lo Spirito Santo dimora nell'anima e i doni
esistono perché c'e lo Spirito Santo. | doni esistono come abiti nell’anima delluomo,
perché lo Spirito Santo dimora in questa anima: non possiamo avere i doni senza il
Donatore. E noi sappiamo che il dimorare dello Spirito Santo nell'anima e legato alla
carita. Se non c'e la carita, se non c'e una vita della grazia, semplifichiamo molto, se c'é il
peccato grave (che scaccia la carita), lo Spirito Santo non puo dimorare e dunque non

puo portare i suoi doni.

Questi sono i primi due articoli che ci mostrano un po’ il quadro dei sette doni e

la loro connessione profonda nella carita.

Nell'art. 6 c'@ una questione un po’ curiosa, ma neanche troppo. San Tommaso si

chiede: i doni dello Spirito Santo permangono nella patria, cioé permangono quando noi



raggiungeremo la beatitudine eterna oppure cesseranno perché non serviranno piu? Se
Ci pensate, ci possono essere ragioni per il si e per il no. Prendiamo 'esempio della
fortezza. Abbiamo detto che la fortezza lavora proprio sul predisporre I'anima a
resistere, a combattere di fronte alla paura dei pericoli, degli assalti. Ma e evidente che
in Paradiso non ci saranno pericoli e dunque verrebbe da pensare che li non ci sara piu
questo dono. Pero, dall'altra parte, se pensiamo che i doni sono questa “attrezzatura”
che ci viene data per essere assolutamente recettivi, sensibili, rispondenti alle mozioni
dello Spirito Santo, allora dobbiamo dire che in Paradiso saremo ancora piu recettivi e

sensibili a queste mozioni. Allora: ci saranno o non ci saranno? Come sempre, dipende.

San Tommaso ci dice che dipende dal punto di vista con cui consideriamo i doni.
«l doni li possiamo considerare sotto due aspetti. Primo, nella loro essenza: e da questo
lato ci saranno, e perfettissimamente, nella patria. E il motivo & che i doni
predispongono I'anima umana ad assecondare la mozione dello Spirito Santo, il che
avverra specialmente nella patria quando Dio sara, a dire di san Paolo, “tutto in tutti”, e
'uomo sara totalmente sottomesso a Dio» (I-1l, . 68, a. 6). | doni predispongono I'anima
ad assecondare lo Spirito Santo; e la condizione beatifica & proprio questo totale
assecondare le mozioni dello Spirito Santo da parte delluomo: tutta la beatitudine
dell'uomo é nel fare la volonta di Dio, nel compierla nel modo piu pronto, immediato,
che e un obiettivo a cui in questa vita ci avviciniamo arrancando, spesso tornando
indietro; avvertiamo una resistenza, non siamo cosi docili. Evidentemente nella patria, in
Paradiso, non c'e questa resistenza. Il Paradiso € la patria di coloro che vivono mossi

dallo Spirito Santo e quindi & la patria dove i doni fioriscono.

«Secondo, [i doni] li possiamo considerare rispetto alla materia intorno alla quale essi
operano: e cosi al presente hanno un’operazione che non potranno avere nello stato di
gloria. E in questo senso non potranno rimanere nella patria, come si & detto a
proposito delle virtu cardinali» (ibidem). In pratica, nella misura in cui i doni ci
proteggono dal male, dalle tentazioni, ci fortificano nella debolezza, ci tengono dritti
rispetto alle diverse sirene che ci vogliono deviare, € chiaro che questo nella patria non
ci sara. Allora, dal punto di vista della materia intorno alla quale operano, come ci dice
Tommaso, i doni non ci saranno; quanto invece a renderci sensibili alle mozioni dello
Spirito, si. Solo che qui, sulla terra, questa sensibilita alla mozione dello Spirito Santo si
traduce inevitabilmente nella lotta contro il male; la, in Paradiso, non ci sara piu la lotta,

ci sara il puro assecondare la mozione dello Spirito, cioé un vivere nello Spirito.

Ci rimane da vedere, rispetto alla nostra selezione, I'art. 8, che si chiede se le virtu

siano da preferire ai doni. Potremmo anche tradurla cosi: c'@ una superiorita delle virtu



rispetto ai doni o e il contrario? Ancora, i doni precedono le virtu oppure le virtu
precedono i doni? Non parliamo tanto di una precedenza temporale. Cerchiamo di

capire come san Tommaso imposta la questione, che ha delle implicazioni importanti.

La prima parte della risposta di san Tommaso & un bellissimo riassunto delle
virtu e dei doni: «E evidente da quanto abbiamo detto che le virtu si dividono in tre
generi: virtu teologali, virtu intellettuali, e virtt morali [ne abbiamo parlato. Le virtu
teologali: fede, speranza e carita. Le virtu intellettuali e morali sono molte e hanno come
loro soggetto la ragione oppure la facolta appetitival. Le virtu teologali hanno la
funzione di unire I'anima umana con Dio [ciog, 'anima umana viene elevata e unita a
Dio nella fede, nella speranza e nella carita, un'unione che sarebbe impossibile senza le
virtu teologali, che hanno proprio questa funzione]; le virtu intellettuali quella di
perfezionare la ragione medesima [la virtu e un abito buono, operativo, perfettivo della
facolta: in questo caso, le virtu intellettive perfezionano la ragione]; le virtu morali quella
di predisporre le potenze appetitive ad obbedire alla ragione» (I-1l, g. 68, a. 8). Dunque,
le virtu teologali uniscono a Dio; le virtu intellettive perfezionano la ragione; le virtu
morali rendono 'uomo capace di rispondere, di obbedire, di seguire una ragione retta,

evidentemente.

«Invece i doni dello Spirito Santo hanno la funzione di predisporre tutte le potenze
dell'anima ad assecondare la mozione divina» (ibidem). Abbiamo visto che ci sono dei
doni che rendono la potenza della ragione, sia speculativa che pratica, capace di essere
sensibile, di rispondere allo Spirito Santo e altri che invece agiscono sulla facolta

appetitiva. Questa e un po' la sintesi delle virtu e dei doni.

Vediamo come prosegue san Tommaso: «Percio, € evidente che i doni stanno alle
virtu teologali, mediante le quali 'uomo si unisce allo Spirito Santo, movente, come le
virtu morali stanno alle virtu intellettuali, mediante le quali & perfezionata la ragione,
motrice delle virtu morali» (ibidem). Fermiamoci su questo punto. Le virtu teologali
uniscono l'anima a Dio, quindi la uniscono allo Spirito Santo che € il movente, quello che
da le mozioni, che vengono percepite, per cosi dire, dai doni. Senza le virtu teologali, in
particolare la carita, non avremmo i doni, perché non avremmo lo Spirito Santo.
Essendo le virtu teologali quelle che uniscono a Dio, € necessario che siano presupposte
rispetto ai doni: questi, essendo doni dello Spirito Santo, richiedono che lo Spirito Santo

dimori nell'anima. Questo & il primo parallelo.

Il secondo parallelo: virtu morali-virtu intellettuali. Le virtu intellettuali
perfezionano la ragione, le virtt morali rendono la nostra facolta appetitiva, la nostra

volonta (che ha a che fare con la parte concupiscibile e la parte irascibile) pronta a



obbedire alla ragione perfezionata dalle virtu intellettuali. Cioé, la ragione viene
perfezionata dal comprendere il vero, e le virtu morali allenano la volonta a seguire il
vero, a scegliere la direzione giusta, aiutandoci ad affrontare quella lotta che noi viviamo
tutti i giorni tra cido che comprendiamo essere bene e cio che poi facciamo. «Quindi,
come le virtu intellettuali precedono e regolano le virtu morali [perché precedono?
Perché le virtu morali devono agire in base a quello che la ragione indica loro come

bene], cosi le virtu teologali precedono e regolano i doni dello Spirito Santo» (ibidem).

I doni non esistono a prescindere dalle virtu teologali, ma dipendono in qualche
modo da esse, che sono la loro “regola di funzionamento”. Prosegue Tommaso: «Se
invece confrontiamo i doni con le altre virtu intellettuali o morali, i doni precedono le
virtu. Poiché i doni predispongono le potenze dell'anima alla mozione dello Spirito
Santo: mentre le altre virtu predispongono o la ragione stessa o le altre facolta in ordine
alla ragione» (ibidem). Le virtu morali e intellettuali hanno a che fare con la facolta
umana della ragione; i doni dello Spirito Santo hanno a che fare con le mozioni dello
Spirito Santo che sono superiori alla ragione umana. Conclude quindi Tommaso: «Ora,
evidente che per un motore piu alto si richiede che il soggetto mobile venga predisposto
da una perfezione superiore. Dunque i doni sono piu perfetti delle virtu» (ibidem). Cioe,
per essere mossi dalla nostra ragione basterebbero le virtu morali e intellettuali, ma per
essere mossi dallo Spirito Santo, non bastano; allora € necessaria una perfezione
superiore che ci renda docili a quest’altra mozione superiore. Le virtu ci rendono docili
alla mozione della nostra ragione, ma i doni ci rendono docili allo Spirito Santo, che
superiore alla ragione umana. E quindi, dice Tommaso, «i doni sono piu perfetti delle

Virtus.

Per riassumere, se guardiamo le virtu teologali, esse precedono, strutturano, sono
la base dei doni dello Spirito Santo: se non ci sono le virtu teologali, non ci sono i doni
dello Spirito Santo. Invece, relativamente alle virtu morali e intellettuali, i doni

“superano”, sono piu perfetti delle virtu, per la ragione che abbiamo appena spiegato.

Gettiamo uno sguardo su quello che ci aspetta le prossime domeniche. Vedremo
la queestio successiva, la n. 69, che tratta le beatitudini. Perché le beatitudini? Perché
esse hanno a che fare con le virtu e con i doni e vedremo in che senso. Sono un po’
come gli atti che procedono dalle virtu e in particolare dai doni. La volta successiva
vedremo i frutti dello Spirito Santo, cioé qual € il punto d'arrivo finale di questa azione

delle virtu e dei doni nell’anima.

Prima di passare agli articoli del Credo che riguardano la Chiesa e che

occuperanno diverse domeniche, dedichero diverse Ore di dottrina al mistero di Maria



Santissima, un po’ perché per certi versi € messo sotto attacco, un po’ perché é
importante capire in modo un po’ piu chiaro - dopo aver visto i misteri di Cristo - come
si colloca Maria Santissima nel piano della Redenzione. Maria Santissima & come una
cerniera tra la Trinita e Cristo e la Chiesa. Diventa molto importante comprendere
questo per non scadere nella deriva maggioritaria attuale in certi contesti, secondo cui
Maria sarebbe semplicemente una parte della Chiesa. Il che non significa che non abbia
a che fare con la Chiesa, anzi: c'e una bellissima lettura ecclesiotipica. Ma per
comprendere meglio il mistero di Maria, per quanto ci & dato di comprendere,

dobbiamo radicarla nel mistero di Cristo.



