
Ora di dottrina / 186 – La trascrizione

I doni dello Spirito Santo (II parte) – Il testo del

video

CATECHISMO 30_11_2025

Luisella 

Scrosati

Concludiamo oggi la quæstio 68, che abbiamo iniziato domenica scorsa e che è dedicata

ai doni dello Spirito Santo. Abbiamo commentato i primi tre articoli della q. 68, vedendo

che cosa caratterizza questi doni e che cosa li differenzia dalle virtù. Ora proseguiamo

https://www.newdailycompass.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-doni-dello-spirito-santo-il-testo-del-video


con gli altri articoli, 4, 5, 6 e 8, che ci aiutano a completare il quadro.

L’art. 4 si chiede in sostanza se l’enumerazione dei sette doni dello Spirito Santo 

sia esatta. Che cosa c’è dietro questa domanda? Il fatto che, come le virtù, anche i doni

devono poter agire in tutte le facoltà dell’uomo o almeno, com’è ovvio, in quelle facoltà

che, come dice Tommaso, possono essere principi di atti umani, cioè nella ragione e

nella volontà in sostanza; perché è evidente che ciò che non è principio di un atto

umano non è soggetto di virtù e quindi non è neanche qualcosa su cui i doni possono

agire. Banalmente, la peristalsi intestinale è un atto di noi uomini ma non è un atto

volontario; al di là dell’influenza che può esercitarvi la nostra psiche, non è un atto

volontario, cioè non è un atto propriamente umano.

San Tommaso ci dà un po’ l’architettura dei sette doni dello Spirito Santo. Ci dice

che la prima differenziazione riguarda le facoltà, cioè la ragione e la facoltà appetitiva (la

volontà). Riguardo alla ragione umana, noi abbiamo la ragione speculativa, quella più

intellettiva, capace di cogliere il vero teoretico: la teoresi indica una sorta di visione

intellettuale; e l’altra sfera è la ragion pratica, cioè la capacità di scegliere nella pratica,

guidata dalla virtù della prudenza. Dunque, questa è l’architettura.

Infatti san Tommaso ci dice: «La ragione è speculativa e pratica: e in entrambe

l’apprensione della verità, che fa parte della ricerca, è distinta dal giudizio sulla verità.

Quindi, per apprendere la verità, la ragione speculativa viene predisposta dall’intelletto;

e la ragion pratica dal consiglio» (I-II, q. 68, a. 4). Nel momento in cui io apprendo il vero,

il dono dell’intelletto mi aiuta sul versante della ragione speculativa; e il dono del

consiglio mi aiuta sul versante della ragione pratica. Due doni, dunque, fanno parte della

ragione in quanto apprende il vero. Ma, ci dice Tommaso, la ragione speculativa non

solo apprende il vero, ma giudica anche della verità di qualche cosa. E in questo senso,

«per giudicare rettamente, la ragione speculativa viene perfezionata dalla sapienza e

quella pratica dalla scienza» (ibidem). Dunque, sul versante della ragione speculativa

abbiamo due doni, l’intelletto e la sapienza, rispettivamente sulla capacità di cogliere il

vero e di giudicare del vero. Sul versante della ragion pratica, abbiamo altri due doni, il

consiglio e la scienza, rispettivamente per apprendere il vero pratico e il saperne

giudicare. Dunque, abbiamo quattro doni dello Spirito Santo sul versante della ragione.

Gli altri tre doni riguardano il versante della facoltà appetitiva. Infatti Tommaso

dice: «La facoltà appetitiva viene predisposta dalla pietà a compiere il dovere verso gli

altri, mentre rispetto ai doveri verso sé stessi viene premunita dalla fortezza contro la

paura dei pericoli, e dal timore contro la concupiscenza disordinata dei piaceri» (ibidem).

Quindi, la pietà ci perfeziona nel compimento dei nostri doveri verso gli altri, cioè verso



l’Altro (Dio) e verso le altre persone umane. Rispetto ai doveri verso noi stessi, abbiamo

altri due doni: la fortezza che ci sostiene nella paura contro i pericoli, e il timore che ci

tiene lontani dalla concupiscenza disordinata. Dunque, vedete come san Tommaso

presenta architettonicamente i sette doni dello Spirito Santo.

Nell’art. 5, egli si chiede se questi doni siano connessi e come siano connessi. In

pratica, la connessione dei sette doni è nella carità. Vediamo il perché. Ci dice Tommaso:

«Abbiamo spiegato che tutte le potenze dell’anima vengono predisposte dai doni nei

confronti dello Spirito Santo che le muove, come le potenze appetitive sono predisposte

dalle virtù morali nei confronti della ragione che le guida» (I-II, q. 68, a. 5). Come le virtù

dispongono le potenze nei confronti della ragione, così i doni predispongono l’anima nei

confronti dello Spirito Santo: questa è un’analogia, non un’identità. «Ora, come la nostra

ragione ottiene la sua perfezione mediante la prudenza [che è il cardine, la virtù regina

di tutte le virtù morali], così lo Spirito Santo abita in noi mediante la carità (…). Perciò,

come le virtù morali sono tra loro connesse nella prudenza, così i doni dello Spirito

Santo sono tra loro connessi nella carità, in modo cioè che chi ha la carità possiede tutti i

doni dello Spirito Santo, mentre senza di essa non se ne può avere nessuno» (ibidem).

Riprendiamo l’analogia: le virtù morali sono virtù perché sono connesse alla 

prudenza; nessuna virtù morale sarebbe virtù se non fosse connessa alla prudenza,

cioè se non avesse sempre la caratteristica di essere calata correttamente nel suo

contesto pratico senza deviare né a destra né a sinistra. Tutte le virtù morali sono

dunque connesse alla prudenza. E Tommaso ci dice che in modo analogo i doni sono

connessi alla carità, per cui se ho la carità avrò i doni, se non ho la carità non avrò i doni.

Questo lo si comprende ulteriormente da quanto avevamo detto la scorsa volta, ossia

che le virtù teologali, e in particolare la carità, sono la condizione perché ci siano i doni.

Ma perché? Perché è con la carità che lo Spirito Santo dimora nell’anima e i doni

esistono perché c’è lo Spirito Santo. I doni esistono come abiti nell’anima dell’uomo,

perché lo Spirito Santo dimora in questa anima: non possiamo avere i doni senza il

Donatore. E noi sappiamo che il dimorare dello Spirito Santo nell’anima è legato alla

carità. Se non c’è la carità, se non c’è una vita della grazia, semplifichiamo molto, se c’è il

peccato grave (che scaccia la carità), lo Spirito Santo non può dimorare e dunque non

può portare i suoi doni.

Questi sono i primi due articoli che ci mostrano un po’ il quadro dei sette doni e

la loro connessione profonda nella carità.

Nell’art. 6 c’è una questione un po’ curiosa, ma neanche troppo. San Tommaso si

chiede: i doni dello Spirito Santo permangono nella patria, cioè permangono quando noi



raggiungeremo la beatitudine eterna oppure cesseranno perché non serviranno più? Se

ci pensate, ci possono essere ragioni per il sì e per il no. Prendiamo l’esempio della

fortezza. Abbiamo detto che la fortezza lavora proprio sul predisporre l’anima a

resistere, a combattere di fronte alla paura dei pericoli, degli assalti. Ma è evidente che

in Paradiso non ci saranno pericoli e dunque verrebbe da pensare che lì non ci sarà più

questo dono. Però, dall’altra parte, se pensiamo che i doni sono questa “attrezzatura”

che ci viene data per essere assolutamente recettivi, sensibili, rispondenti alle mozioni

dello Spirito Santo, allora dobbiamo dire che in Paradiso saremo ancora più recettivi e

sensibili a queste mozioni. Allora: ci saranno o non ci saranno? Come sempre, dipende.

San Tommaso ci dice che dipende dal punto di vista con cui consideriamo i doni.

«I doni li possiamo considerare sotto due aspetti. Primo, nella loro essenza: e da questo

lato ci saranno, e perfettissimamente, nella patria. E il motivo è che i doni

predispongono l’anima umana ad assecondare la mozione dello Spirito Santo, il che

avverrà specialmente nella patria quando Dio sarà, a dire di san Paolo, “tutto in tutti”, e

l’uomo sarà totalmente sottomesso a Dio» (I-II, q. 68, a. 6). I doni predispongono l’anima

ad assecondare lo Spirito Santo; e la condizione beatifica è proprio questo totale

assecondare le mozioni dello Spirito Santo da parte dell’uomo: tutta la beatitudine

dell’uomo è nel fare la volontà di Dio, nel compierla nel modo più pronto, immediato,

che è un obiettivo a cui in questa vita ci avviciniamo arrancando, spesso tornando

indietro; avvertiamo una resistenza, non siamo così docili. Evidentemente nella patria, in

Paradiso, non c’è questa resistenza. Il Paradiso è la patria di coloro che vivono mossi

dallo Spirito Santo e quindi è la patria dove i doni fioriscono.

«Secondo, [i doni] li possiamo considerare rispetto alla materia intorno alla quale essi

operano: e così al presente hanno un’operazione che non potranno avere nello stato di

gloria. E in questo senso non potranno rimanere nella patria, come si è detto a

proposito delle virtù cardinali» (ibidem). In pratica, nella misura in cui i doni ci

proteggono dal male, dalle tentazioni, ci fortificano nella debolezza, ci tengono dritti

rispetto alle diverse sirene che ci vogliono deviare, è chiaro che questo nella patria non

ci sarà. Allora, dal punto di vista della materia intorno alla quale operano, come ci dice

Tommaso, i doni non ci saranno; quanto invece a renderci sensibili alle mozioni dello

Spirito, sì. Solo che qui, sulla terra, questa sensibilità alla mozione dello Spirito Santo si

traduce inevitabilmente nella lotta contro il male; là, in Paradiso, non ci sarà più la lotta,

ci sarà il puro assecondare la mozione dello Spirito, cioè un vivere nello Spirito.

Ci rimane da vedere, rispetto alla nostra selezione, l’art. 8, che si chiede se le virtù

siano da preferire ai doni. Potremmo anche tradurla così: c’è una superiorità delle virtù



rispetto ai doni o è il contrario? Ancora, i doni precedono le virtù oppure le virtù

precedono i doni? Non parliamo tanto di una precedenza temporale. Cerchiamo di

capire come san Tommaso imposta la questione, che ha delle implicazioni importanti.

La prima parte della risposta di san Tommaso è un bellissimo riassunto delle 

virtù e dei doni: «È evidente da quanto abbiamo detto che le virtù si dividono in tre

generi: virtù teologali, virtù intellettuali, e virtù morali [ne abbiamo parlato. Le virtù

teologali: fede, speranza e carità. Le virtù intellettuali e morali sono molte e hanno come

loro soggetto la ragione oppure la facoltà appetitiva]. Le virtù teologali hanno la

funzione di unire l'anima umana con Dio [cioè, l’anima umana viene elevata e unita a

Dio nella fede, nella speranza e nella carità, un’unione che sarebbe impossibile senza le

virtù teologali, che hanno proprio questa funzione]; le virtù intellettuali quella di

perfezionare la ragione medesima [la virtù è un abito buono, operativo, perfettivo della

facoltà: in questo caso, le virtù intellettive perfezionano la ragione]; le virtù morali quella

di predisporre le potenze appetitive ad obbedire alla ragione» (I-II, q. 68, a. 8). Dunque,

le virtù teologali uniscono a Dio; le virtù intellettive perfezionano la ragione; le virtù

morali rendono l’uomo capace di rispondere, di obbedire, di seguire una ragione retta,

evidentemente.

«Invece i doni dello Spirito Santo hanno la funzione di predisporre tutte le potenze

dell'anima ad assecondare la mozione divina» (ibidem). Abbiamo visto che ci sono dei

doni che rendono la potenza della ragione, sia speculativa che pratica, capace di essere

sensibile, di rispondere allo Spirito Santo e altri che invece agiscono sulla facoltà

appetitiva. Questa è un po’ la sintesi delle virtù e dei doni.

Vediamo come prosegue san Tommaso: «Perciò, è evidente che i doni stanno alle

virtù teologali, mediante le quali l’uomo si unisce allo Spirito Santo, movente, come le

virtù morali stanno alle virtù intellettuali, mediante le quali è perfezionata la ragione,

motrice delle virtù morali» (ibidem). Fermiamoci su questo punto. Le virtù teologali

uniscono l’anima a Dio, quindi la uniscono allo Spirito Santo che è il movente, quello che

dà le mozioni, che vengono percepite, per così dire, dai doni. Senza le virtù teologali, in

particolare la carità, non avremmo i doni, perché non avremmo lo Spirito Santo.

Essendo le virtù teologali quelle che uniscono a Dio, è necessario che siano presupposte

rispetto ai doni: questi, essendo doni dello Spirito Santo, richiedono che lo Spirito Santo

dimori nell’anima. Questo è il primo parallelo.

Il secondo parallelo: virtù morali-virtù intellettuali. Le virtù intellettuali

perfezionano la ragione, le virtù morali rendono la nostra facoltà appetitiva, la nostra

volontà (che ha a che fare con la parte concupiscibile e la parte irascibile) pronta a



obbedire alla ragione perfezionata dalle virtù intellettuali. Cioè, la ragione viene

perfezionata dal comprendere il vero, e le virtù morali allenano la volontà a seguire il

vero, a scegliere la direzione giusta, aiutandoci ad affrontare quella lotta che noi viviamo

tutti i giorni tra ciò che comprendiamo essere bene e ciò che poi facciamo. «Quindi,

come le virtù intellettuali precedono e regolano le virtù morali [perché precedono?

Perché le virtù morali devono agire in base a quello che la ragione indica loro come

bene], così le virtù teologali precedono e regolano i doni dello Spirito Santo» (ibidem).

I doni non esistono a prescindere dalle virtù teologali, ma dipendono in qualche

modo da esse, che sono la loro “regola di funzionamento”. Prosegue Tommaso: «Se

invece confrontiamo i doni con le altre virtù intellettuali o morali, i doni precedono le

virtù. Poiché i doni predispongono le potenze dell'anima alla mozione dello Spirito

Santo: mentre le altre virtù predispongono o la ragione stessa o le altre facoltà in ordine

alla ragione» (ibidem). Le virtù morali e intellettuali hanno a che fare con la facoltà

umana della ragione; i doni dello Spirito Santo hanno a che fare con le mozioni dello

Spirito Santo che sono superiori alla ragione umana. Conclude quindi Tommaso: «Ora, è

evidente che per un motore più alto si richiede che il soggetto mobile venga predisposto

da una perfezione superiore. Dunque i doni sono più perfetti delle virtù» (ibidem). Cioè,

per essere mossi dalla nostra ragione basterebbero le virtù morali e intellettuali, ma per

essere mossi dallo Spirito Santo, non bastano; allora è necessaria una perfezione

superiore che ci renda docili a quest’altra mozione superiore. Le virtù ci rendono docili

alla mozione della nostra ragione, ma i doni ci rendono docili allo Spirito Santo, che è

superiore alla ragione umana. E quindi, dice Tommaso, «i doni sono più perfetti delle

virtù».

Per riassumere, se guardiamo le virtù teologali, esse precedono, strutturano, sono

la base dei doni dello Spirito Santo: se non ci sono le virtù teologali, non ci sono i doni

dello Spirito Santo. Invece, relativamente alle virtù morali e intellettuali, i doni

“superano”, sono più perfetti delle virtù, per la ragione che abbiamo appena spiegato.

Gettiamo uno sguardo su quello che ci aspetta le prossime domeniche. Vedremo

la quæstio successiva, la n. 69, che tratta le beatitudini. Perché le beatitudini? Perché

esse hanno a che fare con le virtù e con i doni e vedremo in che senso. Sono un po’

come gli atti che procedono dalle virtù e in particolare dai doni. La volta successiva

vedremo i frutti dello Spirito Santo, cioè qual è il punto d’arrivo finale di questa azione

delle virtù e dei doni nell’anima.

Prima di passare agli articoli del Credo che riguardano la Chiesa e che

occuperanno diverse domeniche, dedicherò diverse Ore di dottrina al mistero di Maria



Santissima, un po’ perché per certi versi è messo sotto attacco, un po’ perché è

importante capire in modo un po’ più chiaro – dopo aver visto i misteri di Cristo – come

si colloca Maria Santissima nel piano della Redenzione. Maria Santissima è come una

cerniera tra la Trinità e Cristo e la Chiesa. Diventa molto importante comprendere

questo per non scadere nella deriva maggioritaria attuale in certi contesti, secondo cui

Maria sarebbe semplicemente una parte della Chiesa. Il che non significa che non abbia

a che fare con la Chiesa, anzi: c’è una bellissima lettura ecclesiotipica. Ma per

comprendere meglio il mistero di Maria, per quanto ci è dato di comprendere,

dobbiamo radicarla nel mistero di Cristo.


