ANNIVERSARIO

Gomez Davila, un'opera lunga una vita

18_05_2013

Marco

Respinti

Un secolo fa, il 18 maggio 1913, nasceva Nicolas Gomez Davila. Scatta immediatamente,
in casi cosi, il riflesso condizionato che spinge le dita a premere sulla tastiera parole che
oramai non si negano piu a nessuno quali “genio”, “maestro”, “originale”, ma e un

escamotage troppo facile.
Sara anche stato tutto cio, Gémez Davila, ma importa poco. Importa invece la traccia che


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/it/marco-respinti
/it/marco-respinti

ha lasciato poiché, come tutte le tracce, segna il cammino che conduce a una meta, e

perché, nel suo caso, la meta & ineludibile.

Quanto alla sua biografia, i ritratti piu rotondi (in realta € sempre il medesimo, di
volta in volta ripensato, riformulato, approfondito e, proprio alla scuola di Gbmez Davila,
ruminato e rimuginato) sono quelli che, a partire dall'anno giubilare 2000, ha elaborato
Giovanni Cantoni, fondatore di Alleanza Cattolica (cfr. Per una civilta cristiana del terzo
millennio. La coscienza della Magna Europa e il quinto viaggio di Colombo, Sugarco, Milano
2008). Alquanto pioneristicamente, Cantoni in quegli anni s'imbatté in Gomez Davila nel
corso di quelle sue permanenti ricerche sul pensiero contro-rivoluzionario cattolico (di
cui da decenni & uno dei massimi cultori in Italia, e un vero e proprio depositum) che lo
hanno tra l'altro portato ad approfondire il concetto di “Magna Europa”. Coniata,
senz'averne l'aria, dallo studioso neerlandese della cultura Hendrik Brugmans (1906-
1997), 'espressione descrive 'ecumene nato da quel «continente di cultura» - come
felicemente lo ha definito il beato Giovanni Paolo Il (1920-2005) - che & I'Europa forgiata
dal cristianesimo e che unisce di legami profondi il Vecchio Continente a tutti i i Paesi
dove gli europei hanno instaurato civilta radicate nel cristianesimo (cfr. Magna Europa.
L’Europa fuori dall’Europa, a cura di G. Cantoni e Francesco Pappalardo, D'Ettoris,
Crotone 2006).

Il “discorso dell'anima”

Nato da una famiglia altolocata a Cajica, in Colombia, Gomez Davila compie studi
regolari solo elementari e medi (privatamente, in Francia, dove vive dai 6 ai 23 anni).
Non si laurea. Trascorre la vita praticamente recluso a casa propria, a Santa Fe de
Bogota, capitale del suo Paese natale, leggendo, studiando, riflettendo, scrivendo e
apprendendo lingue (muore apprestandosi a studiare il danese, per confrontarsi
direttamente con il pensiero del filosofo Seren Kierkegaard [1813-1855]) giacché non si
fida delle traduzioni (dominava greco, latino, tedesco, inglese, portoghese, francese,
italiano, russo e, naturalmente, spagnolo). Cattolico conservatore, anzi “reazionario”
(come amava definirsi), muore il 17 maggio 1994, seguendo di un anno la moglie, Maria

Emilia Nieto de Gémez, e lasciando tre figli.

In pratica, Gomez Davila scrive un’opera sola, un work in progress che
continuamente si espande e si approfondisce, e che mai si chiude, non perché sia un
blob inconcludente o incompiuto, ma perché coincide, virtualmente, con le dimensioni
dell'anima, la statura dello spirito, la geografia della coscienza, i confini del pensiero.
Tende cioé a infinito: sia nel senso matematico che & proprio all'espressione, sia nel

senso filosofico di contemplazione I'assoluto. Cosi come la sua esistenza fisica e stata la



scelta della stabilitas loci, anche in senso letterale, 'opera di Gomez Davila é stata invece
(e 'una cosa perché permessa dall'altra, anche “tecnicamente”) un pellegrinaggio: un
piccolo “medioevo” personale compreso tra l'inizio e il compimento della propria
vicenda umana come caso specifico del grande (unico) “medioevo” ricompreso tra I'alfa

e 'omega di tutto.

Un itinerario del cuore e della mente verso Dio, il suo, condotto attraverso il
ricupero della dimensione originaria con cui in Occidente la metafisica nasce
dall'intuizione socratica. Con Socrate (470 0 469-399 a.C.), infatti, la filosofia, che &
I'amore contemplativo-attivo per la sapienza, si fa psicologia; cioé (a monte dei
riduzionismi ideologici posteriori) il “discorso dell'anima”, evidentemente intessuto con i
soli interlocutori che possano intenderne il linguaggio: le anime gemelle dei compagni di

pellegrinaggio umani e quindi, anzitutto e soprattutto, Dio.

L'opera unica e permanente di Gomez Davila fa capolino dapprima con le raccolte
Notas, del 1954, e Textos I, del 1959, per poi uscire in una prima tranche della “versione
maggiore” con il titolo di Escolios a un texto implicito nel 1977. Tardi, se si considera che
da decenni il pensatore cattolico colombiano studiava, rifletteva e appuntava su carta,
ma Gomez Davila questo é: un concentrato che si distilla solo dopo decantazione lenta e
lievitazione lunga. Tanto che il suo scrivere rasenta talora I'ermetismo di difficile
penetrazione e che, guardato a distanza, sia spaziale sia temporale, assomiglia molto a
quei giochi in cui 'occhio sintetico dell'intelligenza umana puo liberare la trama che é
tenuta nascosta dalle distrazioni solo riuscendo a unire punti apparentemente caotici in
un ordine di significato riguadagnato e di restaurata bellezza. Nel 1986 escono quindi i
Nuevos escolios a un texto implicito e nel 1992 la terza e ultima parte, Sucesivos escolios a
un texto implicito. Anche se apparentemente diversi sul piano formale, sono parte
integrante di questa medesima “opera permanente” i saggi E/l reaccionario auténtico del
1995 e De iure, del 1988.

Di questo mare magnum in italiano esistono solo estratti: Il ,
comparso sul periodico Cristianita (n. 287-288, marzo-aprile 1999); le antologie In
margine a un testo implicito e Tra poche parole, entrambe curate del germanista Franco
Volpi (1952-2009) ed edite a Milano da Adelphi, rispettivamente nel 2001 e nel 2007;
quindi Pensieri antimoderni, a cura di Anna K. Valerio (Edizioni di Ar, Padova-Salerno
2008).

Dio non si discute
Il genere letterario & quello dell'aforisma. Massime, ma non solo. E nemmeno sempre

telegrafiche: talora si tratta infatti di espressioni piu articolate e quindi, su carta, lunghe.


http://www.ilcovile.it/scritti/gomez_davila_il_vero_reazionario.htm

Un genere del resto antichissimo, sapienziale, che unisce I'epigramma alla giaculatoria,
I'invocazione al pensiero improwviso, la supplica orante allo statement, la velocita della
saetta a ciel sereno al profondo rombare di sottofondo e tutt'attorno della maesta del
tuono. Una composizione di luogo adeguata - per usare il linguaggio di sant’lgnazio di
Loyola (1491-1556) - la si ottiene immaginando di osservare un violento temporale
estivo dall'interno di una grotta: di assistere cio&, in un momento preciso del tempo e in
un punto esatto dello spazio, al big bang di una ricchezza e una potenza
incommensurabili protetti da un grande abbraccio che ripara e tutto contiene, assieme
materno-paterno e divino. Lo sguardo di meraviglia del primo uomo sulla Terra nella
sua prima notte tempestosa che € lo stesso di ogni bimbo che viene al mondo a
guardare i genitori e di ogni uomo che permette alla propria liberta di lasciarsi

interrogare.

Gli “escolios” di Gémez Davila (un titolo unico per I'opera unica di una vita) sono
“glosse” a quello che lo stesso pensatore cattolico colombiano chiama (ancora un titolo
unico per l'opera unica di una vita) “testo implicito”. Di che si tratta?

Le interpretazioni dei critici si accavallano, ma coglie con tutta probabilita nel segno
Cantoni quando lo identifica «con l'intero corpus culturale dellOccidente, da Omero ai
contemporanei». Vale a dire il misurarsi (letteralmente) costante e continuo di Gémez
Davila con 'elaborazione culturale e quindi con I'espressione di cid nel linguaggio (che
sono cifra propria dell'umanita) di cui 'uomo, essere “capace di Dio”, si rende
protagonista nel confrontarsi costitutivamente con il senso di sé e delle cose. Ancora il

Socrate del famoso «Una vita non esaminata non € degna di essere vissuta».

Gomez Davila ha insomma dialogato per una esistenza intera con i propri simili (e
tra questi con coloro che piu pienamente esprimono la pienezza dell'umano) di “cido che
conta” e di “cio che ha senso” sempre sul filo del confronto serrato con “cio che da
senso” ed e “cio che non si dibatte”, illuminato da una profonda fede cattolica che non
censura nulla dai prembula fidei ai novissimi.

Per questo, allora, quel “testo implicito” che di continuo egli ha sondato, stimolato,
testato e provocato, e che di proposito mai viene esplicitato, ricorda da vicino le
“dottrine non scritte” su cui la filosofia di Platone (428 o 427-348 a.C.) elabora la
metafisica. Spiega bene lo storico della filosofia Giovanni Reale, anche alla sequela della
cosiddetta “Scuola di Tubinga”, che Platone, facendo tesoro della lezione socratica sul
“dialogo dell'anima”, insegno la filosofia dei principi primi e delle cose ultime (la scienza
massima cui perviene la ragione umana) affermando che la pagina scritta (le “glosse”) ha
il proprio contenuto di verita piena in un sapere che non si scrive e non si dice (il “testo

implicito”) perché solo si contempla (per poi agire moralmente di conseguenza



nell'ordine forgiato dalla verita delle cose). Dio.

Dio non si dibatte. Nemmeno si discute. Non e oggetto di confronto né di
maggioranze numeriche o di referendum. Non & democratico (non sbagliano nemmeno
quei critici che identificano il “testo implicito” gomezdaviliano nella dura requisitoria
contro la “democrazia come religione”, da cui I'autodefinizione di “vero reazionario”
amata da Gémez Davila). Anzi, T.S. Eliot (1888-1965), ne L’idea di una societa cristiana,
dice che il nostro Dio é persino geloso: non vuole dividere il trono con Mammona, o
Hitler, o Stalin, o un parlamento. Dio ¢ infatti persino ineffabile; con sant’/Agostino (354-
430) lo contempliamo meglio provando a dire cid che non e che sognando di definire cio
che e. Ovvero facendo cultura: proteggendone, cioe, la “gelosia” con gli scudi del giudizio
sulle cose dato con il metro che & Lui, paragonando la misura del nostro cuore al Suo,
cercando l'equilibrio fra le cose che Egli ha fatto e la ragione che Egli ci ha dato,
percorrendo il nostro piccolo “medioevo” personale lungo la strada del grande
“medioevo” del tempo abitato, la storia, che Egli ha tracciato per noi, fissando

'appuntamento all'inizio e alla fine.

Marco Tangheroni (1946-2004), medioevista dell’'Universita di Pisa, ha persino
saputo utilizzare le “glosse” gomezdaviliane come metodo storico, cavandone un gran
libriccino, postumo, Della Storia: in margine ad aforismi di Nicolds Gémez Ddvila (Sugarco,
Milano 2008).

Del pensatore cattolico colombiano resta ora l'eredita, tutta ancora da metabolizzare.
Quell'eredita € un metodo. Il metodo d'intendere il tempo concessoci come la continua,
insistente, persino assillante, talora apparentemente petulante domanda del salmista:
«Sentinella, a che punto € la notte?». Con l'impareggiabile vantaggio di poterla rivolgere

all'unico Consolatore che sa rispondere scatenando l'alba radiosa.



